O Um

CAPITULO DOZE

O Eu Superior ea Orientagﬁo Interior

Vocé Niao Esta Sozinho

Falamos do Catalisador e de como a experiéncia oferece infinitas oportunidades para o
crescimento. Descrevemos os centros de energia através dos quais esse catalisador € processado.
Agora nos voltamos para algo de grande conforto: vocé nio navega essas dguas sozinho.
Assisténcia o rodeia—por dentro e por fora, vista e ndo vista. Aprender a acessar essa assisténcia

transforma a natureza da jornada espiritual em si.

A fonte de orientacio mais profunda disponivel para vocé € uma porc¢ao do seu préprio ser—
seu Eu Superior”, as vezes chamado de superalma. Este ndo é uma entidade separada observando
vocé de longe. E vocé. E o que vocé se tornard, alcancando para trds através da ilusdo do tempo
para oferecer ajuda ao eu que ainda luta na densidade da escolha. Compreender esse

relacionamento abre portas que muitos buscadores ndo sabem que existem.

Além do eu superior, outras fontes de orientacdo se tornam disponiveis: mestres e amigos
que habitam reinos nio fisicos, guias que se colocaram a servi¢co do seu desenvolvimento, e o
sempre presente sussurro do Criador no coracdo do seu ser. Nenhum deles se impord sobre vocé.
Todos aguardam convite. Todos respeitam a importancia suprema do seu Livre-Arbitrio”. Mas

quando vocé pergunta, sincera e humildemente, a ajuda vem.



O Eu Superior

Seu eu superior € vocé em meados da Sexta Densidade”. Da sua perspectiva dentro da terceira
densidade, isso parece ser seu eu futuro. No entanto, de uma perspectiva mais ampla—uma em
que o tempo se revela como simultdneo em vez de sequencial—esse eu existe agora, junto ao eu
que lé estas palavras. Vocé existe em todos os niveis simultaneamente. O eu superior é

simplesmente uma porcao dessa existéncia disponibilizada como recurso e guia.

Como isso acontece? No final da sexta densidade, quando uma entidade se aproxima do
limiar da sétima, ela realiza o que poderia ser chamado de honra e dever para consigo mesma:
cria uma manifestacdo que pode servir como guia para seus eus anteriores. Esse eu superior
recebe entdo um presente do eu de meados da sétima densidade—os dados totais acumulados de
todas as escolhas possiveis em cada ponto de decisio ao longo de toda a jornada. Assim

equipado, o eu superior pode oferecer orientacao de notdvel profundidade e precisio.

O eu superior tem plena compreensio de todas as experiéncias que vocé acumulou através de
todas as encarnacoes. Conhece as licdes que vocé veio aprender, os padroes que vocé tende a
repetir, os vieses que vocé busca equilibrar. Pode ver, como vocé nio pode, o arco maior da sua
evolucdo. Quando vocé luta com uma decisdo ou vacila em confusdo, esse eu mantém a visao

mais ampla que iluminaria sua situacio—se apenas vocé perguntasse, se apenas pudesse ouvir.

Pense no eu superior como um mapa. O destino € conhecido. Os caminhos estio bem
marcados—todos os caminhos, incluindo os desvios e becos sem saida. O mapa mostra para
onde cada caminho leva e o que oferece. Mas o mapa nao caminha a jornada por vocé. Nao pode
escolher qual caminho vocé toma. S6 pode mostrar o que estd a frente em cada caminho

possivel. O caminhar permanece seu.

O eu superior € como o mapa no qual o destino € conhecido; os caminhos sdo muito
bem conhecidos. No entanto, o aspecto do eu superior pode programar apenas as
licoes e certas limitagdes predisponentes se assim desejar. O resto € completamente a

livre escolha de cada entidade.



Trés Pontos em um Circulo

Para compreender seu relacionamento com seu eu superior mais completamente, considere trés
pontos dispostos em um circulo: seu eu presente, seu eu superior, e o que chamamos de
Totalidade @ do  Complexo  Mente/Corpo/Espirito’—a  totalidade @ do  complexo
mente/corpo/espirito. Esses trés nao sdo seres separados. S0 o mesmo ser visto de diferentes

posicoes dentro do continuo tempo/espago. Todos sio vocé.

A totalidade complexa existe em uma dimensio onde o tempo nio tem dominio. E uma
colecao nebulosa de tudo o que vocé pode se tornar—todos os desenvolvimentos possiveis, todas
as linhas paralelas de experiéncia, todos os vortices de probabilidade se estendendo de cada
ponto de escolha. Essa totalidade serve como recurso para seu eu superior, assim como seu eu
superior serve como recurso para vocé. A informacao flui da totalidade para o eu superior para o
eu encarnado, cada nivel traduzindo as possibilidades infinitas em orientacio apropriada para

seu receptor.

Essa estrutura resolve o aparente paradoxo entre determinismo e livre arbitrio. Se seu eu
superior jd existe—se € o resultado de todas as suas escolhas—entao suas escolhas nio estao ja
feitas? A resposta estd na verdadeira simultaneidade. Suas escolhas estao sendo feitas agora,
foram feitas, e serao feitas—tudo de uma vez, de fora do tempo. O eu superior ndo lembra o que
vocé escolheu; existe como a culminacdo do seu escolher. Seu livre arbitrio o cria mesmo

enquanto ele o guia.

Isso pode parecer abstrato, mas a implicacao prdtica € clara: vocé tem acesso a uma versao de
si mesmo que completou a jornada através das densidades, que aprendeu as licoes do amor e da
sabedoria e da unidade, que alcancou aquilo pelo qual vocé se esforca. Esse eu nio estd separado

de vocé. E vocé, disposto e capaz de ajudar—aguardando apenas seu pedido sincero.



A Questio da Polaridade

Uma pergunta natural surge: se cada entidade tem um eu superior, o que acontece com aqueles
que escolhem o caminho negativo? A entidade negativamente polarizada tem um eu superior

negativo?

A resposta ilumina algo profundo sobre a natureza da evolu¢io. Nenhum ser negativo jamais
alcangou a manifestacdo do eu superior. Isso ocorre porque o eu superior € formado em meados
da sexta densidade, e o caminho negativo ndo pode completar a sexta densidade. Em algum
ponto nessa densidade de unidade, a entidade negativa percebe que nio pode progredir mais
sem aceitar que tudo € um—incluindo aqueles que passou eras dominando e controlando. Deve

mudar de polaridade ou cessar de evoluir.

Portanto, todo eu superior € positivamente orientado. Mesmo a entidade mais negativa—
mesmo aqueles que cometeram o que seus povos chamariam de atrocidades—tem um eu
superior de orientacio positiva. Esse eu superior permanece disponivel, oferecendo orientacao
em direcdo ao amor e a unidade. Mas a entidade negativa, seguindo o caminho da separacio,
separa-se até de si mesma. Ndo busca orientacdo de nenhuma fonte além de seus prdprios

impulsos conscientes. Isola-se do préprio recurso que mais poderia ajuda-la.

Esta € a primeira separacio do caminho negativo: o eu do eu. O buscador positivo, em
contraste, abre-se cada vez mais as por¢des mais profundas do ser. A jornada em direcdo ao
servico aos outros € simultaneamente uma jornada em direcdo a integracio—em direcdo a
tornar-se completo abracando todos os aspectos do eu, incluindo o vasto eu que existe além das

limitacdes da encarnacio.



Guias e Mestres

Além do eu superior, cada entidade tem varios seres disponiveis para apoio interior. Estes
incluem o que podem ser chamados de guias—entidades desencarnadas que se colocaram a
servi¢o do seu desenvolvimento. Tipicamente, cada buscador tem guias de orientacdo masculina,

feminina, e equilibrada ou andrdgina, oferecendo diferentes qualidades de apoio.

Adicionalmente, amigos de outras encarnagdes que estdo atualmente desencarnados podem
servir em papéis de guia. Estes sdo seres com quem vocé compartilha histdria, conexio, talvez
assuntos pendentes que continuam a atrai-los juntos através das fronteiras da vida fisica. Eles o
conhecem de maneiras que guias mais impessoais ndo podem, e oferecem sua assisténcia de um

amor que abrange vidas.

Mestres existem nos planos internos—essas dimensodes nio fisicas onde cura e instrugio
ocorrem entre encarnagdes. Alguns desses mestres trabalham com individuos; outros trabalham
com grupos que compartilham buscas similares. Mais amplos ainda sdo os complexos de
memoria social da Confederacdo, que respondem nao a individuos mas a vibragdo coletiva de

grupos chamando pelo tipo de orientacio que podem oferecer.

Como esses vdrios guias se comunicam? Raramente através de palavras ouvidas no ouvido
externo. Mais frequentemente através de sonhos e imagens simbdlicas, através de pensamentos
que surgem com vivacidade incomum, através das coincidéncias significativas que vocé chama
de sincronicidade. Um livro aparece precisamente no momento certo. Uma pessoa entra na sua
vida carregando exatamente a mensagem que vocé precisava. Uma ideia cristaliza de repente
apos semanas de confusdo. Essas sdo frequentemente as impressdes digitais da orientacdo—nao
violac@o do livre arbitrio, mas um arranjo gentil de circunstancias que cria oportunidade para o

buscador que estd pronto.



Abrindo o Canal

O canal entre a consciéncia ordindria e a orientacdo mais profunda abre-se através da
Meditacao”. Isso ndo pode ser enfatizado demais. A meditacdo didria, persistente e paciente € a
chave que desbloqueia o acesso ao eu superior e a outras fontes de apoio interior. A prdtica nao
precisa ser longa, mas deve ser regular. Deve se tornar parte do ritmo da sua vida em vez de um

esfor¢o ocasional.

O que acontece na meditagio que torna essa abertura possivel? A mente ordindria—com seu
comentdrio interminavel, sua fixacdo nas preocupacoes da vida didria, seu ruido—gradualmente
se aquieta. No siléncio que emerge, sinais mais sutis se tornam perceptiveis. A orientacao que
sempre esteve presente mas foi afogada pela conversa mental finalmente pode ser ouvida. Vocé

desce da turbuléncia superficial para as profundezas quietas onde mora a sabedoria.

O primeiro passo nesse processo € a aceitacdo e o perdao do eu. Vocé nido pode se abrir a sua
natureza superior enquanto estd em guerra com sua natureza presente. Os julgamentos e
condenacdes que vocé lanca contra si mesmo criam barreiras que bloqueiam o fluxo de
orientacgdo. Deixe-os ir. Aceite-se como vocé é—imperfeito, lutando, falho, e ainda assim digno.

Digno de ajuda. Digno de amor. Digno da atencao do seu préprio eu mais elevado.

O segundo passo € reconhecer a natureza ilusdria da realidade fisica. Isso nao significa negar
o mundo ou escapar de suas demandas. Significa segurar o mundo levemente, sabendo que
realidades mais profundas subjazem a aparente solidez das coisas. Quando vocé se reconhece
como consciéncia habitando temporariamente uma forma fisica, naturalmente se volta para as

dimensdes nio fisicas onde mora a orientacao.

O terceiro passo é o convite humilde. Na meditacio, quando o siléncio se estabeleceu,
ofereca um pedido sincero de orientacdo. Ndo uma demanda—guias ndo respondem a
demandas. Nao um pedido especifico de informacdo particular—isso frequentemente fecha o
canal em vez de abri-lo. Simplesmente um convite: Estou buscando. Estou aberto. Peco qualquer

orienta¢ao que sirva ao meu maior bem e ao maior bem de todos.



Respeitando o Livre Arbitrio

Compreender o que a orientacio pode e nao pode fazer previne muita frustracio. O eu superior
nido manipula seus eus passados. Protege quando possivel e guia quando solicitado, mas a for¢a
do livre arbitrio é primordial. Nenhum guia, ndo importa quiao sibio ou amoroso, tomard suas

decisdes por vocé ou anularad suas escolhas.

O eu superior ndo manipula seus eus passados. Protege quando possivel e guia

quando solicitado, mas a forca do livre arbitrio € primordial.

Isso significa que a orientagio raramente vem como instrucao direta. Vocé tipicamente nio
ouvird uma voz dizendo, "Faca isso, evite aquilo." Tal especificidade infringiria seu livre arbitrio,
removeria a oportunidade de vocé aprender através do escolher. Em vez disso, a orientacao
tende ao sutil: uma sensacao de corre¢do sobre uma dire¢do, inquietagcdo sobre outra; um sonho
que ilumina uma situacio sem prescrever a¢do; uma intui¢ao se aprofundando que gradualmente

se clarifica com o tempo.

Cada decisdo permanece sua para tomar. Cada responsabilidade permanece sua para
carregar. O eu superior e outros guias siao recursos, nao autoridades. Eles oferecem perspectiva
que lhe falta; ndo substituem seu préprio discernimento. Quando vocé recebe o que parece ser
orientacdo, teste-a contra seu conhecimento mais profundo. Ressoa? Parece verdade? Vocé

permanece o arbitro final do seu caminho.

Alguns buscadores desejam viver inteiramente da orienta¢do do eu superior—tornar-se, por
assim dizer, um instrumento de sua prépria sabedoria futura. Isso € possivel por breves
periodos, no que poderia ser chamado de personalidade mdgica. Mas tentar sustentar esse
estado além da sua capacidade de concentracao danifica a qualidade da conexao. O eu encarnado
tem seu proprio papel a desempenhar, seu proprio trabalho a fazer. A orientacdo apoia esse

trabalho; nao o substitui.



Uma Pratica para Conexio

Oferecemos aqui uma pratica simples para aqueles que desejam fortalecer sua conexdo com a
orientacdo interior. Este ndo € o unico caminho, mas € um caminho que serviu bem a muitos

buscadores.

Encontre um momento de quietude, preferencialmente o mesmo momento cada dia. Sente-se
confortavelmente. Feche os olhos e permita que sua respiracdo desacelere e se aprofunde
naturalmente. Nao force nada. Simplesmente note que vocé estd respirando, e deixe cada

respiracao levd-lo um pouco mais fundo na quietude.

Quando a quietude se estabelecer—quando o ruido do dia se aquietar e vocé se sentir
presente de uma maneira diferente—dirija sua atencdo para dentro e para cima. Imagine, se
desejar, uma porta alta em sua consciéncia, além da qual mora uma versao maior de si mesmo.
Esse eu maior conhece tudo o que vocé viveu, tudo o que viverd, tudo o que poderia viver. Ele

espera, paciente e amoroso, sua aproximacao.

Ofereca seu convite. Vocé pode dizer interiormente: Abro-me a orientagido. Peco ajuda para
ver mais claramente, para amar mais plenamente, para servir mais efetivamente. Dou as boas-
vindas a qualquer sabedoria que sirva ao meu crescimento e ao crescimento de todos. Entdo
espere em siléncio. Nao se esforce para receber nada. Simplesmente permaneca aberto,

receptivo, disposto.

O que vier pode ser sutil—uma mudanca no sentimento, uma sensac¢io de paz, uma imagem
ou ideia fugaz. Ou nada perceptivel pode vir durante a meditacdo em si. A orientacdo
frequentemente chega depois: em sonhos naquela noite, em insights que surgem durante o dia,
em circunstancias que parecem responder perguntas que vocé estava segurando. Confie no
processo. O perguntar em si comeca a resposta, mesmo quando a resposta ndo é imediatamente

aparente.

Encerre a prdtica com gratiddo. Agradeca ao seu eu superior e a quaisquer guias presentes
por sua atencdo, quer vocé os tenha percebido ou ndo. Retorne gradualmente a consciéncia

ordindria, levando consigo a quietude que vocé cultivou.



A Busca E a Chave

Vocé nao estd sozinho. Esta verdade merece ser repetida até que penetre além da compreensao
intelectual para a realidade sentida. Nao importa quio isolado vocé se sinta, ndo importa quao
confuso ou perdido, ajuda o rodeia. Seu préprio eu superior espera com paciéncia infinita que
vocé se volte para ele. Guias e mestres estdo prontos para assistir. O préprio Criador mora no

centro do seu ser, mais proximo que a respira¢io, mais perto que o batimento cardiaco.

O que abre a porta para essa assisténcia ndo € a perfeicdo mas a busca. Nao a realiza¢ido mas
o desejo sincero. O buscador que se volta do desespero para a esperanca, que alcanca com
confianca de que a ajuda existe, que pergunta com humildade e abertura—esse buscador
encontra resposta. A qualidade da sua busca importa mais que a qualidade da sua realizacdo. A

jornada importa mais que o destino, pois a jornada é onde o trabalho ocorre.

Falamos de orientacdo e das fontes das quais ela flui. Mas a orientacdo opera dentro de
certos limites—os sagrados limites do livre arbitrio que garantem que as escolhas de cada
entidade permanecam verdadeiramente suas. Esses limites ndo sio limitacdes mas presentes,
preservando as prdprias condicdes que tornam o crescimento possivel. Voltamo-nos agora para

este principio fundamental: a Lei da Confusio, e o livre arbitrio que ela protege.



Notas

1 Catalisador: Qualquer experiéncia que oferece oportunidade para aprendizado e crescimento. Inclui experiéncias
tanto "positivas" quanto "negativas". Sofrimento, alegria, desafios, relacionamentos—todos podem ser catalisadores.

O que importa é como respondemos: se usamos a experiéncia conscientemente para evoluir.

2 Eu Superior: O eu em um ponto do futuro que alcancou evolucio suficiente para funcionar como guia do eu
encarnado. Na sexta densidade, a entidade se funde com seu eu superior, completando um circuito de consciéncia
através do tempo. Antes do véu, o eu superior estava abertamente junto a entidade encarnada. Depois do véu, deve
esperar ser convidado.

3 Livre-Arbitrio: A Primeira Distorcao do Infinito. A capacidade fundamental de escolher, focar, criar. Sem ele, nem
a criacdo nem a experiéncia poderiam existir. O principio que permite a exploracio infinita de possibilidades.

* Sexta Densidade: A densidade da unidade. O raio indigo. Aqui 0 amor e a sabedoria se equilibram e integram
completamente. Nesta densidade, as duas polaridades (positiva e negativa) devem convergir—as entidades negativas

devem mudar para positivo para progredir. E a dltima densidade antes da porta para o infinito na sétima densidade.

> Totalidade do Complexo Mente/Corpo/Espirito: A soma de todas as experiéncias e desenvolvimentos possiveis de
uma entidade através de todas as linhas temporais e vdrtices de probabilidade. Existe em uma dimensio onde o tempo
nao tem dominio—uma colecdo nebulosa de tudo o que vocé pode se tornar. Serve como recurso para o Eu Superior,

que traduz esse potencial infinito em orientagdo apropriada para o eu encarnado.

o Meditagdo: A prética de aquietar a mente para acessar estados mais profundos de consciéncia. A chave que abre o
canal entre a consciéncia ordindria e a orientagdo superior. Nao se trata primariamente de alcancar estados especiais,
mas de criar siléncio onde sinais mais sutis se tornam perceptiveis. A prdtica didria, persistente e paciente € essencial.

A disciplina deve se tornar parte do ritmo de vida em vez de um esforgo ocasional.

10



