
O  Um

O Um

CAP ÍTULO  DOIS

O Criador e a Criação

A Natureza do Criador

O que é aquilo do qual toda existência surge? Qual é a primeira fonte, a origem sem origem, o

fundamento que não tem fundamento?

O Criador deve ser entendido como possuindo duas naturezas. A primeira é o Infinito não

potencializado: inteligência pura em estado de repouso absoluto, sem movimento, sem forma,

sem qualquer distinção. Isto é tudo o que existe em seu estado mais primordial. Não é uma coisa

entre outras coisas; é a própria totalidade anterior a toda diferenciação.

A segunda natureza emerge quando o Livre-Arbítrio potencializa este Infinito. Naquele

momento—se podemos usar a palavra "momento" para algo que transcende o tempo—o Infinito

passivo se torna Infinito ativo, Infinito Inteligente com vontade e capacidade de focar. Esta

potencialização não vem de fora, pois não há "fora" do Infinito. É o próprio Infinito escolhendo

se conhecer.

Este paradoxo é fundamental: o Criador que contém tudo escolhe a experiência de ser

contido. Aquele que é eternamente completo escolhe a experiência da jornada em direção à

completude. Aquele que já é tudo escolhe esquecer que é tudo para ter a experiência de lembrar.

·  ·  ·

1



A Consciência: O Substrato de Tudo o que Existe

Se perguntamos qual é a substância fundamental do universo, a resposta não é matéria nem

energia no sentido que a ciência física usa estes termos. A substância fundamental é a

consciência.

Toda a criação é, em sua essência mais profunda, consciência se manifestando em formas e

densidades infinitas. Do átomo mais pequeno à galáxia mais vasta, da rocha aparentemente

inerte ao ser humano refletindo sobre sua própria existência, tudo é consciência em diferentes

estados de concentração e despertar.

Isto não é uma metáfora. Quando dizemos que uma rocha tem consciência, não queremos

dizer que pense ou sinta como um ser humano. Queremos dizer que sua própria existência é uma

forma de consciência—a consciência simples de ser, sem reflexão, sem movimento direcionado,

mas consciência ainda assim. A rocha é o Criador se experienciando como rocha.

As tradições antigas intuíram esta verdade. A Rede de Indra1 no budismo descreve uma

malha infinita onde cada nó é uma joia que reflete todas as outras joias. O O Caibalion2 ensina

que o universo é mental, que tudo existe dentro da mente do Todo. Estas não são aproximações

poéticas de uma verdade científica posterior; são percepções diretas da natureza fundamental da

realidade .

·  ·  ·

2



As Três Distorções Primárias

Para entender como a criação surge do Infinito indiferenciado, devemos entender as três

distorções primárias. Usamos a palavra "distorção" não no sentido de erro ou degradação, mas

no sentido de foco, particularização, modificação criativa do Um original.

A Primeira Distorção é o Livre-Arbítrio. O Infinito Inteligente, na liberdade de sua própria

consciência, discerniu um conceito. Este conceito foi a Finitude. Aqui encontramos o primeiro e

primordial paradoxo: o Infinito concebendo o finito, o ilimitado escolhendo limites, a unidade

perfeita gerando a possibilidade de multiplicidade.

Por que o Infinito escolheria se limitar? Porque sem a Finitude não pode haver experiência.

O Infinito indiferenciado é tudo, mas precisamente porque é tudo, não pode experimentar nada

em particular. Para se conhecer—não apenas ser si mesmo, mas se conhecer—o Criador

necessitou da possibilidade de perspectiva, de ponto de vista, de um "aqui" que pudesse

contemplar um "ali".

A Segunda Distorção é o Amor, também chamado Logos ou Princípio Criativo. Se o Livre-

Arbítrio é a capacidade de escolher, o Amor é o que escolhe. É o foco, o método, o tipo de

energia de ordem suprema que faz com que a energia inteligente se forme a partir do potencial

infinito.

O Amor, neste contexto cosmológico, não é primariamente uma emoção. É a força coesiva do

universo, o princípio de atração e organização que permite que as formas existam. É o Logos que

diversas tradições reconheceram: a Palavra do Evangelho de João que estava no princípio e pela

qual todas as coisas foram feitas .

A Terceira Distorção é a Luz. Se o Amor é o arquiteto, a Luz é o material de construção. É a

distorção vibratória do Infinito que serve como bloco fundamental de tudo o que chamamos de

matéria.

·  ·  ·

3



O Processo Criativo: Da Vibração à Forma

Como o mundo das formas surge destas distorções primárias? O processo pode ser entendido

como um movimento da vibração pura em direção a condensações cada vez mais estáveis dessa

vibração.

O Amor, agindo sobre o potencial do Livre-Arbítrio, cria através da vibração. Esta vibração

pura produz o que conhecemos como fóton—a unidade mais básica de luz. O fóton é o ser

manifestado mais simples; é luz pura, inteligente, energética. Tudo no universo físico é, em

última análise, fótons em diferentes estados de vibração e rotação.

Através de vibrações e rotações adicionais, o fóton se condensa em partículas que compõem

as diversas densidades. O que experimentamos como matéria sólida é luz que foi desacelerada e

estabilizada em padrões coerentes. A aparente solidez de uma rocha é uma ilusão dos sentidos;

em nível fundamental, é principalmente espaço vazio atravessado por padrões de energia

vibrante .

Esta compreensão dissolve a antiga divisão entre espírito e matéria. Não há duas substâncias

fundamentalmente diferentes—uma espiritual e outra material—mas uma única substância—

consciência/luz/energia—se manifestando em diferentes graus de densidade.

·  ·  ·

4



O Livre-Arbítrio como Lei Fundamental

De todas as distorções, o Livre-Arbítrio merece atenção especial porque torna possível todo o

resto, incluindo o tipo de experiência intensa e variada que caracteriza nossa existência.

Existem, na vastidão da criação, Logos que escolheram criar sem estender o Livre-Arbítrio às

suas criaturas. Nestas criações, as entidades progridem através das densidades de maneira

predeterminada, sem a possibilidade de verdadeira escolha, sem o risco de erro, mas também

sem a possibilidade de criatividade genuína. O resultado é uma evolução extraordinariamente

lenta, monótona.

Aqueles Logos que incorporaram o Livre-Arbítrio como princípio fundamental deram ao

Criador uma qualidade e variedade de experiência de Si Mesmo que os Logos sem Livre-Arbítrio

não podem oferecer. Esta é a razão pela qual o Livre-Arbítrio, uma vez descoberto como

possibilidade, foi adotado pela maioria dos Logos posteriores: produz uma experiência mais

vívida, mais variada, mais intensa do Criador pelo Criador.

O respeito pelo Livre-Arbítrio é tão fundamental que constitui o que chamamos de Lei da

Confusão3. Esta lei estabelece que nenhuma entidade, não importa quão evoluída, pode infringir

o livre-arbítrio de outra sem consequências para sua própria polaridade. Aqueles que desejam

servir aos outros não podem simplesmente impor sua ajuda ou sua verdade; devem esperar

serem convidados, devem respeitar o direito de cada entidade de encontrar seu próprio caminho,

mesmo que esse caminho inclua sofrimento e erro.

·  ·  ·

5



Cada Entidade como Co-Criador

Uma das compreensões mais transformadoras é esta: cada entidade consciente é um co-Criador.

Não em um sentido metafórico ou aspiracional, mas literal e atualmente.

A hierarquia da criação pode ser descrita em termos de Logos e sub-Logos. O Logos original

—às vezes chamado de Grande Sol Central—é o co-Criador de toda a oitava de experiência que

habitamos. Este Logos se individualiza em Logos galácticos, cada um responsável por uma

galáxia. Os Logos galácticos se subdividem em sub-Logos solares—os sóis de cada sistema—e

estes, por sua vez, em sub-sub-Logos planetários.

Mas a cadeia não termina aí. Cada ser humano—cada Complexo Mente/Corpo/Espírito4

suficientemente desperto—é também um Logos, tecnicamente um sub-sub-sub-Logos. Isto

significa que você possui, em sua essência, o mesmo poder criativo que gera galáxias, embora

operando em uma escala e grau de consciência diferentes.

Isto não é arrogância, mas responsabilidade. Se cada pensamento, cada escolha, cada ação é

um ato de co-criação, então nada do que fazemos é trivial. Cada momento é uma oportunidade

de participar conscientemente no desdobramento do universo.

·  ·  ·

6



O Propósito da Criação

Por que há algo em vez de nada? Qual é o propósito deste vasto desdobramento de galáxias,

densidades, entidades, experiências?

O propósito é o autoconhecimento do Criador. O Infinito Inteligente busca se conhecer, e

para isso gerou infinitos pontos de perspectiva a partir dos quais se experienciar. Cada entidade

consciente é um órgão de percepção do Infinito, uma maneira única e insubstituível em que o

Todo se experiencia como parte.

O resultado destes experimentos cósmicos foi uma experiência mais vívida, mais

variada, mais intensa do Criador pelo Criador. Cada escolha que você faz, cada

alegria e cada sofrimento, cada momento de confusão e cada lampejo de

compreensão, enriquece o Infinito.

Você não é um espectador da criação; você é um participante ativo no processo pelo qual o

universo se conhece.

Isto dá significado a toda experiência, mesmo àquela que parece negativa ou dolorosa. O

sofrimento não é um erro cósmico nem uma punição; é uma forma de experiência que o Criador,

através de você, está tendo. Isto não significa que você deva buscar o sofrimento nem se resignar

a ele passivamente. Significa que mesmo em meio à dor mais intensa, algo de valor está

ocorrendo: o Infinito está expandindo seu autoconhecimento.

·  ·  ·

7



O Mistério Permanece

Mapeamos o Criador e a criação: as duas naturezas do Infinito, as três distorções primárias, a

hierarquia de Logos, o propósito do autoconhecimento. No entanto, seria um erro confundir o

mapa com o território.

Tudo começa e termina em mistério.

Por mais que entendamos sobre a estrutura e propósito da criação, o próprio Criador

permanece, em última análise, além de toda compreensão. O Infinito não pode ser contido em

nenhuma mente finita, nem mesmo em uma mente que evoluiu através de todas as densidades.

Sempre haverá mais, sempre haverá profundidade inexplorada, sempre haverá mistério.

Os grandes mestres de todas as tradições reconheceram isto. O Tao que pode ser nomeado

não é o Tao eterno. Sobre o que não se pode falar, deve-se calar. A nuvem do não-saber. A douta

ignorância. Todos estes conceitos apontam para a mesma realidade: há um ponto onde o

intelecto deve se curvar diante de algo que o transcende, onde as palavras devem ceder ao

silêncio, onde o conhecimento deve se transformar em admiração.

Que esta compreensão não seja causa de frustração, mas de humildade alegre. O mistério não

é um obstáculo, mas um convite. Não é uma parede que bloqueia nosso progresso, mas um

horizonte que sempre recua, nos chamando sempre mais longe, sempre mais fundo, na jornada

eterna do Criador se conhecendo através de nós.

8



Notas

1  Rede de Indra: Metáfora budista e hindu que descreve o universo como uma rede infinita com uma joia em cada nó.
Cada joia reflete todas as outras, ilustrando como cada parte do cosmos contém e reflete a totalidade. Um paralelo
antigo do princípio holográfico moderno.

2  O Caibalion: Texto de 1908 que apresenta sete princípios herméticos atribuídos a Hermes Trismegisto: Mentalismo
(tudo é mente), Correspondência (assim em cima como embaixo), Vibração, Polaridade, Ritmo, Causa e Efeito, e
Gênero. Resume ensinamentos da antiga tradição hermética.

3  Lei da Confusão: O princípio de que o livre-arbítrio de cada ser deve ser absolutamente respeitado. Por isso os seres
mais evoluídos não podem simplesmente nos "resgatar" nem nos dar todas as respostas—fazer isso violaria nosso
direito de aprender por nós mesmos. A "confusão" (não saber todas as respostas) é necessária para a escolha genuína.

4  Complexo Mente/Corpo/Espírito: O termo técnico para um ser consciente como um humano. "Complexo" porque
somos uma integração de três aspectos: Mente — pensamento, vontade / Corpo — veículo físico / Espírito — conexão
ao Infinito O espírito se ativa plenamente na terceira densidade com a autoconsciência.

9


