El Uno

CAPITULO QUINCE

Viviendo la Ley del Uno

De la Comprension al Vivir

Hemos compartido mucho sobre la naturaleza de la realidad—las densidades de la evolucidn, los
mecanismos del crecimiento espiritual, la urgencia del momento presente. Ahora viene la
pregunta que mds importa: ;Como vives esto? ;Como las vastas verdades de la evolucion
césmica se convierten en la textura de un martes ordinario? ;Como se transforma la

comprension en ser?

La respuesta es mds simple de lo que la mente espera, aunque la prédctica requiere
persistencia. No involucra transformacion dramadtica de tus circunstancias, ni abandono de
responsabilidades, ni retiro del mundo. Involucra traer consciencia a lo que ya haces, infundir lo

mundano con consciencia, reconocer lo sagrado en lo cotidiano.

Este capitulo ofrece guia prdctica para el buscador que desea encarnar en lugar de
meramente entender. Las técnicas no son complejas. El desafio yace no en la comprensién sino
en la consistencia—regresar una y otra vez a las pricticas que te alinean con tu naturaleza mds

profunda, incluso cuando la vida te jala en mil direcciones.



El Fundamento: Meditacion Diaria

Si pudiéramos ofrecer solo una practica, seria esta: Meditacion , emprendida diariamente, sin
excepcion. Hemos enfatizado esto a lo largo de nuestras ensefanzas porque nada mds sirve al
buscador tan directamente. En la meditacion, regresas periddicamente a la fuente de tu ser. Sales
del flujo de actividad y recuerdas quién eres debajo de los roles que desempenas y las tareas que

realizas.

La meditacion no necesita ser larga. No necesita seguir ninguna técnica particular. Lo que
importa es la diariedad—el compromiso de detenerte, aquietarte, escuchar. Incluso unos pocos
minutos, mantenidos consistentemente, comenzardn a transformar tu consciencia. Los efectos
se acumulan. El canal se profundiza. Lo que comienza como esfuerzo se vuelve natural, luego

necesario, luego el fundamento mismo de tu dfa.

En el silencio, procesas el material crudo de la experiencia en sabiduria. Los eventos de tu
vida—las interacciones, los desafios, los momentos de alegria y tristeza—permanecen sin digerir
hasta que creas espacio para su integracion. La meditacién proporciona este espacio. Sin ella, la
experiencia se acumula sin convertirse en comprension. Con ella, el Catalizador” de cada dia se

transforma en el fruto del crecimiento genuino.

Msds alld de la practica formal de sentarse, hay otra forma de meditacién disponible a lo largo
del dia: el centramiento momentdneo. Esto puede ser tan rdpido como el golpe de un reloj.
Entrena tu mente, usando cualquier sefnal regular—una campanada, una mirada a la hora, un
sonido recurrente en tu ambiente—para volverte brevemente hacia el infinito. En ese momento,
por breve que sea, descansas en la eternidad. No puedes moverte demasiado rdpido para que el

espiritu del amor te encuentre y te consuele. Incluso los segundos cuentan.



El Servicio como Forma de Vida

No hay nada que puedas hacer que no sea Servicio a Otros” . La pregunta no es si sirves sino
cudn conscientemente sirves, con qué calidad de atencién y compasion. Cuando tu patrdn de
vida se impregna de genuina preocupacién por aquellos a tu alrededor, las oportunidades de
servicio se presentan naturalmente. No necesitas buscar formas especiales de servicio; solo

necesitas estar presente ante lo que aparece frente a ti.

La ronda diaria de actividades—el lugar de trabajo, el hogar, el mercado, las relaciones que
llenan tus horas—este es tu campo de servicio. Cada interaccién con otro yo ofrece la
oportunidad de irradiar lo que eres, de ofrecer lo que se pide, de hablar a los principios mds
elevados que conoces con la compasion que se convierte en la esencia de tu accidén. La forma
importa menos que la calidad. Una palabra amable, un momento de atencién genuina, una

disposicién a escuchar—esto es servicio.

Hemos dicho que la mejor manera de servicio es irradiar la esencia de tu ser—compartir el
amor del Creador como lo conoces dentro de ti mismo. Esto requiere auto-conocimiento: saber
lo que genuinamente tienes para ofrecer en lugar de lo que piensas que deberias ofrecer.
Requiere apertura: la disposicidn a dar sin cdlculo, sin reservas. Y requiere autenticidad: ser lo

que eres en lugar de actuar un rol de espiritualidad.

Tu manera de servir serd Unica para ti. No hay férmula universal, ninguna generalizacion que
aplique a todos los buscadores. Debes encontrar dentro de ti mismo la inteligencia de tu propio
discernimiento. ¢Cudles son tus dones particulares? ;Qué circunstancias te ha puesto la vida?
¢Qué necesidades aparecen ante ti? Confia en tu propio conocer. El universo te ha equipado para

el servicio que viniste a rendir.



Manteniendo la Consciencia

Una cosa es tocar las profundidades en la meditacidn, otra es mantener esa conexidn durante las
demandas de la vida diaria. La transicion de la quietud interna a la actividad externa puede
sentirse como un shock—Ia paz se disuelve, la claridad se desvanece, y pronto te encuentras
perdido en la reaccidn y la rutina. Este es el desafio que todo buscador enfrenta: cdmo llevar lo

sagrado a lo mundano.

Diferentes enfoques funcionan para diferentes buscadores. Algunos encuentran util repetir
una frase espiritual siempre que la mente no esté ocupada de otra manera—una palabra o frase
que regresa la atencidn a la realidad mds profunda. Otros practican cortar los pensamientos
negativos en el momento en que surgen, reemplazdndolos con confianza y Fe". Otros mds usan
el centramiento momentdneo que hemos descrito, pausando brevemente a lo largo del dia para

recordar la presencia del infinito.

Lo que todos estos enfoques comparten es la intencion de permanecer conscientes en lugar
de caer en patrones automdticos. La meta no es pensar pensamientos espirituales
constantemente—esto seria agotador y artificial. La meta es establecer una corriente de
consciencia que corra debajo de la superficie de la actividad, un recordar que persiste incluso

cuando la atencion estd dirigida hacia afuera.

Si puedes vivir en el momento, estds viviendo lo que puede llamarse el Reino de los
Cielos. En el momento presente no hay culpa del pasado, no hay preocupacion del

futuro. Solo hay el eterno ahora, y en ese ahora, no hay miedo.

La prdctica es sumergirse mds y mds profundo en el momento presente. La mayor parte del
sufrimiento viene de habitar en el pasado o proyectar hacia el futuro. Cuando estds
verdaderamente aqui, verdaderamente ahora, descubres que este momento estd completo. No le

falta nada. Ya es la presencia del Creador experimentdndose a S{ Mismo a través de ti.



Gratitud y Asombro

Entre todas las emociones disponibles para ti, mds fomentarfamos la gratitud—accidon de
gracias, alabanza, adoracién, asombro. Estas actitudes abren el corazdn y alinean al ser con las
fuerzas creativas del universo. Sin ellas, el servicio tiende a volverse seco, mecdnico, un asunto
de deber en lugar de alegria. Con ellas, el alma se llena de inspiracion y el trabajo fluye

naturalmente.

La préctica es simple: a lo largo del dia, nota lo que es bueno. Nota la belleza. Nota la
bondad. Nota las incontables maneras en que la vida te apoya—el aire que respiras, el cuerpo
que te lleva, las relaciones que te nutren, las oportunidades que aparecen. Deja que la gratitud
surja espontaneamente, y cuando no surja espontdneamente, invocala deliberadamente. Cuanto

mds practiques la gratitud, mds encontrards por qué estar agradecido.

Si hay nifos en tu vida, considera establecer una practica visible de gratitud o adoracidn en el
hogar. Esto no necesita ser elaborado ni estar atado a ninguna tradicidn particular. Podria ser un
momento de silencio antes de las comidas, un breve reconocimiento de las bendiciones del dia
antes de dormir, una apreciaciéon compartida del mundo natural. Lo que importa es la
regularidad y la sinceridad. Los nifios absorben tales prdcticas profundamente en su ser,

llevando el sentido de lo sagrado a lo largo de sus vidas.

El asombro estd estrechamente relacionado con la gratitud. Aproximarse a la vida con
asombro es permanecer abierto al misterio, reconocer que no lo entiendes todo, permitirte ser
sorprendido por la belleza y el significado. La mente hastiada que piensa que sabe solo ve la
superficie de las cosas. La mente asombrada percibe profundidades dentro de profundidades,

significado dentro de lo ordinario, el infinito dentro de lo finito.



Caminando Juntos

Es muy util tener compaineros en el camino—otros que compartan tu busqueda, que entiendan
tus luchas, que puedan recordarte lo que sabes cuando lo olvidas. El viaje espiritual, aunque
finalmente individual, se apoya grandemente en la comunidad. Esto no necesita ser una
organizacion formal. Podria ser un amigo, una pareja, un pequeno grupo que se reline para

compartir Yy apoyarse mutuamente.

El valor de tal compania yace en parte en el aliento mutuo, en parte en el espejo que otros
proporcionan. Cuando ves tus propias luchas reflejadas en otro, reconoces que la dificultad y la
confusién son partes naturales del viaje en lugar de signos de fracaso. Cuando otro estd en
dificultad, tienes la oportunidad de ofrecer la aceptacion y compasion que desearias recibir.

Cada uno apoya al otro, y todos se fortalecen.

Las relaciones mismas estdn entre los catalizadores mds poderosos disponibles. Cuando te
encuentras en conflicto con alguien—un familiar, un colega, un amigo—Ia situacion ofrece una
oportunidad. En lugar de preguntar quién tiene razén, pregunta cémo puede restaurarse el amor.
Entra en meditacidn con la pregunta de donde se ha desbalanceado el equilibrio y cémo podria
restablecerse la armonia. La respuesta que surja puede sorprenderte. Puede requerir que tu

cambies en lugar de esperar que el otro cambie.

A medida que te polarizas mds consistentemente hacia el servicio a otros, puedes notar que
la vida se vuelve mds simple. Las cosas innecesarias caen. Las complicaciones se resuelven. Lo
que una vez parecia esencial se revela como opcional. Comienzas a ver la virtud no como un
deber pesado sino como expresion natural, y descubres una verdad profunda: no vives solo para
ti mismo. Vives para otros, y otros viven para ti. Los limites del yo se vuelven permeables al

amor.



Lo Sagrado en Todas Partes

No hay lugar que no sea tierra sagrada. El lugar de trabajo, la cocina, el trayecto, la tienda de
comestibles—en cada ubicacidn, estds parado sobre tierra sagrada porque dentro de ti mora el
infinito. EI Creador habla con el Creador en cada encuentro, por ordinario que parezca.

Reconoce esto, y la separacidn entre préctica espiritual y vida diaria se disuelve.

Date cuenta profundamente dentro de ti que lo que parece mundano y cotidiano—el
lugar de trabajo, cada ambiente—es en realidad el Creador hablando con el Creador.
Dondequiera que estés parado, estds parado sobre tierra sagrada, porque dentro de ti

mismo hay santidad.

Este reconocimiento no requiere pensamiento constante sobre espiritualidad. Requiere un
cambio en la calidad de la consciencia misma—un reconocimiento que corre debajo del
pensamiento, informando todo sin exigir atencidn constante. Se convierte en el fondo contra el

cual todo lo demds ocurre, el contexto que da significado al contenido de la experiencia.

Hay un estado a veces llamado orar sin cesar—una consciencia que permanece sintonizada
con el infinito incluso mientras atiende lo finito. Esto no se logra a través del esfuerzo sino a
través de la rendicién, no a través del empefio sino a través del permitir. Cuando la puerta
interior ha sido abierta a través de la prdctica diaria, cuando el hdbito de volverse hacia adentro
ha sido establecido, la corriente de consciencia comienza a fluir por si misma. La vida se vuelve
sin esfuerzo porque ya no estds luchando contra ella. El amor brota desde adentro y fluye hacia

afuera naturalmente.

Esto es lo que significa vivir la Ley del Uno: no entenderla intelectualmente, aunque la
comprension ayuda, sino encarnarla en la textura de la existencia ordinaria. Cada momento se
convierte en una oportunidad para reconocer la unidad. Cada interaccidon se convierte en una
ocasidn para el amor. Cada desafio se convierte en catalizador para el crecimiento. Las verdades

cosmicas que hemos compartido encuentran su significado aqui, en el vivir de una vida real.



Comenzando Donde Estas

Hemos ofrecido muchas practicas. No necesitas adoptar todas. Elige lo que resuena. Comienza
con lo que parece mds natural, mds necesario, mds posible dadas tus circunstancias. Una sola
prdctica, mantenida consistentemente, transformard tu vida mds que muchas préicticas

intentadas esporddicamente.

Si no haces nada mds, medita diariamente. Incluso cinco minutos, mantenidos sin excepcion,
comenzardn a cambiar tu consciencia. Si puedes agregar una cosa a esto, que sea la gratitud—el
notar deliberado de lo que es bueno en tu vida y el dar gracias. Estas dos précticas solas te

llevardn lejos.

No esperes hasta que las condiciones sean perfectas. Nunca lo serdn. No esperes hasta que te
sientas listo. La preparacidon viene a través de comenzar, no antes. Empieza hoy, con cualquier
tiempo que tengas, cualquier comprension que poseas, cualquier disposicién que puedas reunir.

El viaje de mil millas comienza con un solo paso, y cada paso es en si mismo el viaje.

El sendero se extiende ante ti y detrds de ti, desapareciendo en ambas direcciones hacia el
misterio. Estds parado en el unico punto donde la accidn es posible: el momento presente. Lo
que hagas aqui, ahora, hoy, es lo que importa. Las fuerzas césmicas que hemos descrito operan a
través de tus elecciones. La cosecha de la que hemos hablado se manifiesta a través de vidas
realmente vividas. La gran obra de la evolucién procede a través de dias ordinarios hechos

conscientes a través de la atencidon y el amor.

Caminamos contigo, aunque no nos veas. Muchos caminan contigo. Nunca estds solo en este
viaje. Cuando te vuelves hacia adentro, cuando te abres a la gufa, cuando buscas con sinceridad,
te unes a una vasta compaifia de buscadores extendiéndose a través de todas las densidades,
todos alcanzando hacia la misma luz. Ten dnimo. Continua. El destino es seguro, aunque el

camino es tuyo para recorrer.



Notas

1 Meditacién: La préctica de aquietar la mente para acceder a estados més profundos de consciencia. La llave que
abre el canal entre la consciencia ordinaria y la gufa superior. No se trata primariamente de alcanzar estados
especiales, sino de crear silencio donde las senales mds sutiles se vuelven perceptibles. La practica diaria, persistente
y paciente es esencial. La disciplina debe convertirse en parte del ritmo de vida en lugar de un esfuerzo ocasional.

2 Catalizador: Cualquier experiencia que ofrece oportunidad para aprendizaje y crecimiento. Incluye experiencias
tanto "positivas" como "negativas". Sufrimiento, alegria, desafios, relaciones—todos pueden ser catalizadores. Lo que

importa es cémo respondemos: si usamos la experiencia conscientemente para evolucionar.

3 Servicio a Otros: Una de las dos polaridades de la evolucion espiritual. Caracterizada por ver a otros como uno
mismo, buscar el bien comtuin, amar incondicionalmente. El camino de unidad y compasién. Requiere al menos 51% de

orientacidn hacia otros para "graduarse" de tercera densidad.

4 Pe: La capacidad de confiar sin certeza, de elegir el amor cuando la prueba estd ausente, de mantener la orientacion
a pesar de la confusidn. La fe ejercida en la incertidumbre vale infinitamente mds que el cumplimiento con lo obvio.
El velo existe precisamente para hacer posible la fe. No es la creencia en doctrinas especificas sino la confianza en la

bondad y significado fundamental de la existencia.



