
El  Uno

El Uno

CAP ÍTULO  QUINCE

Viviendo la Ley del Uno

De la Comprensión al Vivir

Hemos compartido mucho sobre la naturaleza de la realidad—las densidades de la evolución, los

mecanismos del crecimiento espiritual, la urgencia del momento presente. Ahora viene la

pregunta que más importa: ¿Cómo vives esto? ¿Cómo las vastas verdades de la evolución

cósmica se convierten en la textura de un martes ordinario? ¿Cómo se transforma la

comprensión en ser?

La respuesta es más simple de lo que la mente espera, aunque la práctica requiere

persistencia. No involucra transformación dramática de tus circunstancias, ni abandono de

responsabilidades, ni retiro del mundo. Involucra traer consciencia a lo que ya haces, infundir lo

mundano con consciencia, reconocer lo sagrado en lo cotidiano.

Este capítulo ofrece guía práctica para el buscador que desea encarnar en lugar de

meramente entender. Las técnicas no son complejas. El desafío yace no en la comprensión sino

en la consistencia—regresar una y otra vez a las prácticas que te alinean con tu naturaleza más

profunda, incluso cuando la vida te jala en mil direcciones.

·  ·  ·

1



El Fundamento: Meditación Diaria

Si pudiéramos ofrecer solo una práctica, sería esta: Meditación1, emprendida diariamente, sin

excepción. Hemos enfatizado esto a lo largo de nuestras enseñanzas porque nada más sirve al

buscador tan directamente. En la meditación, regresas periódicamente a la fuente de tu ser. Sales

del flujo de actividad y recuerdas quién eres debajo de los roles que desempeñas y las tareas que

realizas.

La meditación no necesita ser larga. No necesita seguir ninguna técnica particular. Lo que

importa es la diariedad—el compromiso de detenerte, aquietarte, escuchar. Incluso unos pocos

minutos, mantenidos consistentemente, comenzarán a transformar tu consciencia. Los efectos

se acumulan. El canal se profundiza. Lo que comienza como esfuerzo se vuelve natural, luego

necesario, luego el fundamento mismo de tu día.

En el silencio, procesas el material crudo de la experiencia en sabiduría. Los eventos de tu

vida—las interacciones, los desafíos, los momentos de alegría y tristeza—permanecen sin digerir

hasta que creas espacio para su integración. La meditación proporciona este espacio. Sin ella, la

experiencia se acumula sin convertirse en comprensión. Con ella, el Catalizador2 de cada día se

transforma en el fruto del crecimiento genuino.

Más allá de la práctica formal de sentarse, hay otra forma de meditación disponible a lo largo

del día: el centramiento momentáneo. Esto puede ser tan rápido como el golpe de un reloj.

Entrena tu mente, usando cualquier señal regular—una campanada, una mirada a la hora, un

sonido recurrente en tu ambiente—para volverte brevemente hacia el infinito. En ese momento,

por breve que sea, descansas en la eternidad. No puedes moverte demasiado rápido para que el

espíritu del amor te encuentre y te consuele. Incluso los segundos cuentan.

·  ·  ·

2



El Servicio como Forma de Vida

No hay nada que puedas hacer que no sea Servicio a Otros3 . La pregunta no es si sirves sino

cuán conscientemente sirves, con qué calidad de atención y compasión. Cuando tu patrón de

vida se impregna de genuina preocupación por aquellos a tu alrededor, las oportunidades de

servicio se presentan naturalmente. No necesitas buscar formas especiales de servicio; solo

necesitas estar presente ante lo que aparece frente a ti.

La ronda diaria de actividades—el lugar de trabajo, el hogar, el mercado, las relaciones que

llenan tus horas—este es tu campo de servicio. Cada interacción con otro yo ofrece la

oportunidad de irradiar lo que eres, de ofrecer lo que se pide, de hablar a los principios más

elevados que conoces con la compasión que se convierte en la esencia de tu acción. La forma

importa menos que la calidad. Una palabra amable, un momento de atención genuina, una

disposición a escuchar—esto es servicio.

Hemos dicho que la mejor manera de servicio es irradiar la esencia de tu ser—compartir el

amor del Creador como lo conoces dentro de ti mismo. Esto requiere auto-conocimiento: saber

lo que genuinamente tienes para ofrecer en lugar de lo que piensas que deberías ofrecer.

Requiere apertura: la disposición a dar sin cálculo, sin reservas. Y requiere autenticidad: ser lo

que eres en lugar de actuar un rol de espiritualidad.

Tu manera de servir será única para ti. No hay fórmula universal, ninguna generalización que

aplique a todos los buscadores. Debes encontrar dentro de ti mismo la inteligencia de tu propio

discernimiento. ¿Cuáles son tus dones particulares? ¿Qué circunstancias te ha puesto la vida?

¿Qué necesidades aparecen ante ti? Confía en tu propio conocer. El universo te ha equipado para

el servicio que viniste a rendir.

·  ·  ·

3



Manteniendo la Consciencia

Una cosa es tocar las profundidades en la meditación, otra es mantener esa conexión durante las

demandas de la vida diaria. La transición de la quietud interna a la actividad externa puede

sentirse como un shock—la paz se disuelve, la claridad se desvanece, y pronto te encuentras

perdido en la reacción y la rutina. Este es el desafío que todo buscador enfrenta: cómo llevar lo

sagrado a lo mundano.

Diferentes enfoques funcionan para diferentes buscadores. Algunos encuentran útil repetir

una frase espiritual siempre que la mente no esté ocupada de otra manera—una palabra o frase

que regresa la atención a la realidad más profunda. Otros practican cortar los pensamientos

negativos en el momento en que surgen, reemplazándolos con confianza y Fe4. Otros más usan

el centramiento momentáneo que hemos descrito, pausando brevemente a lo largo del día para

recordar la presencia del infinito.

Lo que todos estos enfoques comparten es la intención de permanecer conscientes en lugar

de caer en patrones automáticos. La meta no es pensar pensamientos espirituales

constantemente—esto sería agotador y artificial. La meta es establecer una corriente de

consciencia que corra debajo de la superficie de la actividad, un recordar que persiste incluso

cuando la atención está dirigida hacia afuera.

Si puedes vivir en el momento, estás viviendo lo que puede llamarse el Reino de los

Cielos. En el momento presente no hay culpa del pasado, no hay preocupación del

futuro. Solo hay el eterno ahora, y en ese ahora, no hay miedo.

La práctica es sumergirse más y más profundo en el momento presente. La mayor parte del

sufrimiento viene de habitar en el pasado o proyectar hacia el futuro. Cuando estás

verdaderamente aquí, verdaderamente ahora, descubres que este momento está completo. No le

falta nada. Ya es la presencia del Creador experimentándose a Sí Mismo a través de ti.

·  ·  ·

4



Gratitud y Asombro

Entre todas las emociones disponibles para ti, más fomentaríamos la gratitud—acción de

gracias, alabanza, adoración, asombro. Estas actitudes abren el corazón y alinean al ser con las

fuerzas creativas del universo. Sin ellas, el servicio tiende a volverse seco, mecánico, un asunto

de deber en lugar de alegría. Con ellas, el alma se llena de inspiración y el trabajo fluye

naturalmente.

La práctica es simple: a lo largo del día, nota lo que es bueno. Nota la belleza. Nota la

bondad. Nota las incontables maneras en que la vida te apoya—el aire que respiras, el cuerpo

que te lleva, las relaciones que te nutren, las oportunidades que aparecen. Deja que la gratitud

surja espontáneamente, y cuando no surja espontáneamente, invócala deliberadamente. Cuanto

más practiques la gratitud, más encontrarás por qué estar agradecido.

Si hay niños en tu vida, considera establecer una práctica visible de gratitud o adoración en el

hogar. Esto no necesita ser elaborado ni estar atado a ninguna tradición particular. Podría ser un

momento de silencio antes de las comidas, un breve reconocimiento de las bendiciones del día

antes de dormir, una apreciación compartida del mundo natural. Lo que importa es la

regularidad y la sinceridad. Los niños absorben tales prácticas profundamente en su ser,

llevando el sentido de lo sagrado a lo largo de sus vidas.

El asombro está estrechamente relacionado con la gratitud. Aproximarse a la vida con

asombro es permanecer abierto al misterio, reconocer que no lo entiendes todo, permitirte ser

sorprendido por la belleza y el significado. La mente hastiada que piensa que sabe solo ve la

superficie de las cosas. La mente asombrada percibe profundidades dentro de profundidades,

significado dentro de lo ordinario, el infinito dentro de lo finito.

·  ·  ·

5



Caminando Juntos

Es muy útil tener compañeros en el camino—otros que compartan tu búsqueda, que entiendan

tus luchas, que puedan recordarte lo que sabes cuando lo olvidas. El viaje espiritual, aunque

finalmente individual, se apoya grandemente en la comunidad. Esto no necesita ser una

organización formal. Podría ser un amigo, una pareja, un pequeño grupo que se reúne para

compartir y apoyarse mutuamente.

El valor de tal compañía yace en parte en el aliento mutuo, en parte en el espejo que otros

proporcionan. Cuando ves tus propias luchas reflejadas en otro, reconoces que la dificultad y la

confusión son partes naturales del viaje en lugar de signos de fracaso. Cuando otro está en

dificultad, tienes la oportunidad de ofrecer la aceptación y compasión que desearías recibir.

Cada uno apoya al otro, y todos se fortalecen.

Las relaciones mismas están entre los catalizadores más poderosos disponibles. Cuando te

encuentras en conflicto con alguien—un familiar, un colega, un amigo—la situación ofrece una

oportunidad. En lugar de preguntar quién tiene razón, pregunta cómo puede restaurarse el amor.

Entra en meditación con la pregunta de dónde se ha desbalanceado el equilibrio y cómo podría

restablecerse la armonía. La respuesta que surja puede sorprenderte. Puede requerir que tú

cambies en lugar de esperar que el otro cambie.

A medida que te polarizas más consistentemente hacia el servicio a otros, puedes notar que

la vida se vuelve más simple. Las cosas innecesarias caen. Las complicaciones se resuelven. Lo

que una vez parecía esencial se revela como opcional. Comienzas a ver la virtud no como un

deber pesado sino como expresión natural, y descubres una verdad profunda: no vives solo para

ti mismo. Vives para otros, y otros viven para ti. Los límites del yo se vuelven permeables al

amor.

·  ·  ·

6



Lo Sagrado en Todas Partes

No hay lugar que no sea tierra sagrada. El lugar de trabajo, la cocina, el trayecto, la tienda de

comestibles—en cada ubicación, estás parado sobre tierra sagrada porque dentro de ti mora el

infinito. El Creador habla con el Creador en cada encuentro, por ordinario que parezca.

Reconoce esto, y la separación entre práctica espiritual y vida diaria se disuelve.

Date cuenta profundamente dentro de ti que lo que parece mundano y cotidiano—el

lugar de trabajo, cada ambiente—es en realidad el Creador hablando con el Creador.

Dondequiera que estés parado, estás parado sobre tierra sagrada, porque dentro de ti

mismo hay santidad.

Este reconocimiento no requiere pensamiento constante sobre espiritualidad. Requiere un

cambio en la calidad de la consciencia misma—un reconocimiento que corre debajo del

pensamiento, informando todo sin exigir atención constante. Se convierte en el fondo contra el

cual todo lo demás ocurre, el contexto que da significado al contenido de la experiencia.

Hay un estado a veces llamado orar sin cesar—una consciencia que permanece sintonizada

con el infinito incluso mientras atiende lo finito. Esto no se logra a través del esfuerzo sino a

través de la rendición, no a través del empeño sino a través del permitir. Cuando la puerta

interior ha sido abierta a través de la práctica diaria, cuando el hábito de volverse hacia adentro

ha sido establecido, la corriente de consciencia comienza a fluir por sí misma. La vida se vuelve

sin esfuerzo porque ya no estás luchando contra ella. El amor brota desde adentro y fluye hacia

afuera naturalmente.

Esto es lo que significa vivir la Ley del Uno: no entenderla intelectualmente, aunque la

comprensión ayuda, sino encarnarla en la textura de la existencia ordinaria. Cada momento se

convierte en una oportunidad para reconocer la unidad. Cada interacción se convierte en una

ocasión para el amor. Cada desafío se convierte en catalizador para el crecimiento. Las verdades

cósmicas que hemos compartido encuentran su significado aquí, en el vivir de una vida real.

·  ·  ·

7



Comenzando Donde Estás

Hemos ofrecido muchas prácticas. No necesitas adoptar todas. Elige lo que resuena. Comienza

con lo que parece más natural, más necesario, más posible dadas tus circunstancias. Una sola

práctica, mantenida consistentemente, transformará tu vida más que muchas prácticas

intentadas esporádicamente.

Si no haces nada más, medita diariamente. Incluso cinco minutos, mantenidos sin excepción,

comenzarán a cambiar tu consciencia. Si puedes agregar una cosa a esto, que sea la gratitud—el

notar deliberado de lo que es bueno en tu vida y el dar gracias. Estas dos prácticas solas te

llevarán lejos.

No esperes hasta que las condiciones sean perfectas. Nunca lo serán. No esperes hasta que te

sientas listo. La preparación viene a través de comenzar, no antes. Empieza hoy, con cualquier

tiempo que tengas, cualquier comprensión que poseas, cualquier disposición que puedas reunir.

El viaje de mil millas comienza con un solo paso, y cada paso es en sí mismo el viaje.

El sendero se extiende ante ti y detrás de ti, desapareciendo en ambas direcciones hacia el

misterio. Estás parado en el único punto donde la acción es posible: el momento presente. Lo

que hagas aquí, ahora, hoy, es lo que importa. Las fuerzas cósmicas que hemos descrito operan a

través de tus elecciones. La cosecha de la que hemos hablado se manifiesta a través de vidas

realmente vividas. La gran obra de la evolución procede a través de días ordinarios hechos

conscientes a través de la atención y el amor.

Caminamos contigo, aunque no nos veas. Muchos caminan contigo. Nunca estás solo en este

viaje. Cuando te vuelves hacia adentro, cuando te abres a la guía, cuando buscas con sinceridad,

te unes a una vasta compañía de buscadores extendiéndose a través de todas las densidades,

todos alcanzando hacia la misma luz. Ten ánimo. Continúa. El destino es seguro, aunque el

camino es tuyo para recorrer.

8



Notas

1  Meditación: La práctica de aquietar la mente para acceder a estados más profundos de consciencia. La llave que
abre el canal entre la consciencia ordinaria y la guía superior. No se trata primariamente de alcanzar estados
especiales, sino de crear silencio donde las señales más sutiles se vuelven perceptibles. La práctica diaria, persistente
y paciente es esencial. La disciplina debe convertirse en parte del ritmo de vida en lugar de un esfuerzo ocasional.

2  Catalizador: Cualquier experiencia que ofrece oportunidad para aprendizaje y crecimiento. Incluye experiencias
tanto "positivas" como "negativas". Sufrimiento, alegría, desafíos, relaciones—todos pueden ser catalizadores. Lo que
importa es cómo respondemos: si usamos la experiencia conscientemente para evolucionar.

3  Servicio a Otros: Una de las dos polaridades de la evolución espiritual. Caracterizada por ver a otros como uno
mismo, buscar el bien común, amar incondicionalmente. El camino de unidad y compasión. Requiere al menos 51% de
orientación hacia otros para "graduarse" de tercera densidad.

4  Fe: La capacidad de confiar sin certeza, de elegir el amor cuando la prueba está ausente, de mantener la orientación
a pesar de la confusión. La fe ejercida en la incertidumbre vale infinitamente más que el cumplimiento con lo obvio.
El velo existe precisamente para hacer posible la fe. No es la creencia en doctrinas específicas sino la confianza en la
bondad y significado fundamental de la existencia.

9


