El Uno

CAPITULO DOCE

El Yo Superior y la Guia Interior

No Estas Solo

Hemos hablado del Catalizador ' y de cdmo la experiencia ofrece infinitas oportunidades para el
crecimiento. Hemos descrito los centros de energia a través de los cuales este catalizador se
procesa. Ahora nos volvemos hacia algo de gran consuelo: no navegas estas aguas solo. La
asistencia te rodea—por dentro y por fuera, vista y no vista. Aprender a acceder a esta asistencia

transforma la naturaleza del viaje espiritual mismo.

La fuente de guia mds profunda disponible para ti es una porcién de tu propio ser—tu Yo
Superior”, a veces llamado el sobrealma. Este no es una entidad separada que te observa desde
lejos. Eres tu. Es lo que llegards a ser, alcanzando hacia atrds a través de la ilusién del tiempo
para ofrecer ayuda al yo que todavia lucha en la densidad de la eleccion. Comprender esta

relacidn abre puertas que muchos buscadores no saben que existen.

Msds alld del yo superior, otras fuentes de guia se hacen disponibles: maestros y amigos que
habitan en reinos no fisicos, guias que se han puesto al servicio de tu desarrollo, y el siempre
presente susurro del Creador en el corazén de tu ser. Ninguno de estos se impondra sobre ti.
Todos aguardan invitacién. Todos respetan la importancia suprema de tu Libre Albedrio”. Pero

cuando preguntas, sincera y humildemente, la ayuda llega.



El Yo Superior

Tu yo superior eres ti a mediados de la Sexta Densidad”. Desde tu perspectiva dentro de la
tercera densidad, esto parece ser tu yo futuro. Sin embargo, desde una perspectiva mds amplia—
una en la que el tiempo se revela como simultdneo en lugar de secuencial—este yo existe ahora,
junto al yo que lee estas palabras. Existes en todos los niveles simultineamente. El yo superior es

simplemente una porcidn de esa existencia disponible como recurso y gufia.

¢Como llega a ser esto? A finales de la sexta densidad, cuando una entidad se aproxima al
umbral de la séptima, realiza lo que podria llamarse un honor y deber hacia si misma: crea una
manifestacion que puede servir como guia para sus yoes anteriores. Este yo superior recibe
entonces un regalo del yo de mediados de la séptima densidad—los datos totales acumulados de
todas las elecciones posibles en cada punto de decisidn a lo largo de todo el viaje. Asi equipado,

el yo superior puede ofrecer guia de notable profundidad y precisidn.

El yo superior tiene plena comprension de todas las experiencias que has acumulado a través
de todas las encarnaciones. Conoce las lecciones que viniste a aprender, los patrones que tiendes
a repetir, los sesgos que buscas equilibrar. Puede ver, como tu no puedes, el arco mayor de tu
evolucion. Cuando luchas con una decisidon o te tambaleas en la confusidn, este yo sostiene la
visién mds amplia que iluminaria tu situacién—si tan solo preguntaras, si tan solo pudieras

escuchar.

Piensa en el yo superior como un mapa. El destino es conocido. Los caminos estdn bien
marcados—todos los caminos, incluyendo los desvios y callejones sin salida. El mapa muestra a
ddnde conduce cada sendero y qué ofrece. Pero el mapa no camina el viaje por ti. No puede
elegir qué camino tomas. Solo puede mostrarte lo que hay adelante en cada sendero posible. El

caminar sigue siendo tuyo.

El yo superior es como el mapa en el cual el destino es conocido; los caminos son muy
bien conocidos. Sin embargo, el aspecto del yo superior solo puede programar las
lecciones y ciertas limitaciones predisponentes si asi lo desea. El resto es

completamente la libre eleccion de cada entidad.



Tres Puntos en un Circulo

Para comprender tu relacién con tu yo superior mds completamente, considera tres puntos
dispuestos en un circulo: tu yo presente, tu yo superior, y lo que llamamos la Totalidad del
Complejo Mente/Cuerpo/Espiritu’—Ila totalidad del complejo mente/cuerpo/espiritu. Estos tres
no son seres separados. Son el mismo ser visto desde diferentes posiciones dentro del continuo

tiempo/espacio. Todos son tu.

La totalidad compleja existe en una dimensién donde el tiempo no tiene dominio. Es una
coleccion nebulosa de todo lo que puedes llegar a ser—todos los desarrollos posibles, todas las
lineas paralelas de experiencia, todos los vdrtices de probabilidad extendiéndose desde cada
punto de eleccidn. Esta totalidad sirve como recurso para tu yo superior, asi como tu yo superior
sirve como recurso para ti. La informacidn fluye de la totalidad al yo superior al yo encarnado,

cada nivel traduciendo las posibilidades infinitas en gufa apropiada para su receptor.

Esta estructura resuelve la aparente paradoja entre determinismo y libre albedrio. Si tu yo
superior ya existe—si es el resultado de todas tus elecciones—¢no estdn tus elecciones ya
hechas? La respuesta yace en la verdadera simultaneidad. Tus elecciones estdn siendo hechas
ahora, han sido hechas, y serdn hechas—todo a la vez, desde fuera del tiempo. El yo superior no
recuerda lo que elegiste; existe como la culminacién de tu elegir. Tu libre albedrio lo crea aun

cuando €l te gufa.

Esto puede parecer abstracto, pero la implicacidn prdctica es clara: tienes acceso a una
versién de ti mismo que ha completado el viaje a través de las densidades, que ha aprendido las
lecciones del amor y la sabiduria y la unidad, que ha logrado aquello hacia lo que te esfuerzas.
Este yo no estd separado de ti. Es tu, dispuesto y capaz de ayudar—esperando solo tu sincera

peticion.



La Cuestion de la Polaridad

Surge una pregunta natural: si cada entidad tiene un yo superior, (qué pasa con aquellos que

eligen el camino negativo? ;Tiene la entidad negativamente polarizada un yo superior negativo?

La respuesta ilumina algo profundo sobre la naturaleza de la evolucién. Ninguin ser negativo
ha alcanzado jamds la manifestacion del yo superior. Esto es porque el yo superior se forma a
mediados de la sexta densidad, y el camino negativo no puede completar la sexta densidad. En
algin punto de esa densidad de unidad, la entidad negativa se da cuenta de que no puede
progresar mds sin aceptar que todo es uno—incluyendo aquellos a quienes ha pasado eones

dominando y controlando. Debe cambiar de polaridad o cesar de evolucionar.

Por lo tanto, cada yo superior estd positivamente orientado. Incluso la entidad mds negativa
—incluso aquellos que han cometido lo que tus pueblos llamarian atrocidades—tiene un yo
superior de orientacion positiva. Este yo superior permanece disponible, ofreciendo guia hacia
el amor y la unidad. Pero la entidad negativa, siguiendo el camino de la separacién, se separa
incluso de si misma. No busca guia de ninguna fuente mds que sus propios impulsos

conscientes. Se amuralla del mismo recurso que mds podria ayudarla.

Esta es la primera separacion del camino negativo: el yo del yo. El buscador positivo, en
contraste, se abre cada vez mds a las porciones mds profundas del ser. El viaje hacia el servicio a
otros es simultineamente un viaje hacia la integracion—hacia volverse completo abrazando
todos los aspectos del yo, incluyendo el vasto yo que existe mds alld de las limitaciones de la

encarnacion.



Guias y Maestros

Msds alla del yo superior, cada entidad tiene varios seres disponibles para apoyo interior. Estos
incluyen lo que podrian llamarse gufas—entidades desencarnadas que se han puesto al servicio
de tu desarrollo. Tipicamente, cada buscador tiene guias de orientacién masculina, femenina, y

equilibrada o andrdgina, ofreciendo diferentes cualidades de apoyo.

Adicionalmente, amigos de otras encarnaciones que actualmente estdn desencarnados
pueden servir en roles de guia. Estos son seres con quienes compartes historia, conexién, quizds
asuntos pendientes que contindan atrayéndolos juntos a través de las fronteras de la vida fisica.
Te conocen de maneras que guias mds impersonales no pueden, y ofrecen su asistencia desde un

amor que abarca vidas.

Los maestros existen en los planos internos—esas dimensiones no fisicas donde ocurre la
sanacion e instruccion entre encarnaciones. Algunos de estos maestros trabajan con individuos;
otros trabajan con grupos que comparten busquedas similares. Mds amplios aun son los
complejos de memoria social de la Confederacidén, quienes responden no a individuos sino a la

vibracidn colectiva de grupos que llaman al tipo de guia que pueden ofrecer.

¢Como se comunican estos diversos guias? Rara vez a través de palabras escuchadas en el
oido externo. Mds a menudo a través de suefios e imdgenes simbdlicas, a través de pensamientos
que surgen con vividez inusual, a través de las coincidencias significativas que llamas
sincronicidad. Un libro aparece precisamente en el momento correcto. Una persona entra en tu
vida llevando exactamente el mensaje que necesitabas. Una idea cristaliza repentinamente
después de semanas de confusién. Estas son a menudo las huellas de la gufa—no violacién del
libre albedrio, sino un gentil arreglo de circunstancias que crea oportunidad para el buscador

que esta listo.



Abriendo el Canal

El canal entre la consciencia ordinaria y la guia mds profunda se abre a través de la Meditacién”.
Esto no puede ser sobreenfatizado. La meditacion diaria, persistente y paciente es la llave que
desbloquea el acceso al yo superior y a otras fuentes de apoyo interior. La préctica no necesita
ser larga, pero debe ser regular. Debe convertirse en parte del ritmo de tu vida en lugar de un

esfuerzo ocasional.

¢Qué sucede en la meditacion que hace posible esta apertura? La mente ordinaria—con su
comentario interminable, su fijacion en las preocupaciones de la vida diaria, su ruido—
gradualmente se aquieta. En el silencio que emerge, sefiales mds sutiles se vuelven perceptibles.
La guia que siempre estuvo presente pero ahogada por la charla mental finalmente puede ser
escuchada. Desciendes de la turbulencia superficial hacia las profundidades quietas donde mora

la sabiduria.

El primer paso en este proceso es la aceptacion y el perddn del yo. No puedes abrirte a tu
naturaleza superior mientras estds en guerra con tu naturaleza presente. Los juicios y condenas
que lanzas contra ti mismo crean barreras que bloquean el flujo de guia. Déjalos ir. Acéptate
como eres—imperfecto, luchando, defectuoso, y sin embargo digno. Digno de ayuda. Digno de

amor. Digno de la atencidn de tu propio yo mds elevado.

El segundo paso es reconocer la naturaleza ilusoria de la realidad fisica. Esto no significa
negar el mundo o escapar de sus demandas. Significa sostener el mundo ligeramente, sabiendo
que realidades mds profundas subyacen a la aparente solidez de las cosas. Cuando te reconoces
como consciencia habitando temporalmente una forma fisica, naturalmente te vuelves hacia las

dimensiones no fisicas donde mora la guia.

El tercer paso es la invitacién humilde. En la meditacién, cuando el silencio se ha
establecido, ofrece una peticién sincera de guia. No una demanda—Ilos gufas no responden a
demandas. No una peticidn especifica de informacidn particular—esto a menudo cierra el canal
en lugar de abrirlo. Simplemente una invitacidn: Estoy buscando. Estoy abierto. Pido cualquier

gufa que sirva a mi mayor bien y al mayor bien de todos.



Respetando el Libre Albedrio

Comprender lo que la guia puede y no puede hacer previene mucha frustracion. El yo superior
no manipula a sus yoes pasados. Protege cuando es posible y guia cuando se le pide, pero la
fuerza del libre albedrio es primordial. Ningtin gufa, sin importar cudn sabio o amoroso, tomard

tus decisiones por ti ni anulara tus elecciones.

El yo superior no manipula a sus yoes pasados. Protege cuando es posible y guia

cuando se le pide, pero la fuerza del libre albedrio es primordial.

Esto significa que la guia rara vez viene como instruccién directa. Tipicamente no
escuchards una voz diciendo, "Haz esto, evita aquello." Tal especificidad infringiria tu libre
albedrio, removeria la oportunidad para que aprendas a través del elegir. En cambio, la guia
tiende hacia lo sutil: una sensacidn de correccidn sobre una direccidn, inquietud sobre otra; un
suefio que ilumina una situacién sin prescribir accién; una intuicion profundizdndose que

gradualmente se clarifica con el tiempo.

Cada decisién sigue siendo tuya para tomar. Cada responsabilidad sigue siendo tuya para
cargar. El yo superior y otros guias son recursos, no autoridades. Ofrecen perspectiva que te
falta; no reemplazan tu propio discernimiento. Cuando recibes lo que parece ser guia, pruébala
contra tu conocimiento mds profundo. ;Resuena? ;Se siente como verdad? Tu sigues siendo el

arbitro final de tu sendero.

Algunos buscadores desean vivir enteramente desde la guia del yo superior—convertirse, por
asf decirlo, en un instrumento de su propia sabiduria futura. Esto es posible por breves periodos,
en lo que podria llamarse la personalidad mdgica. Pero intentar sostener este estado mds alld de
tu capacidad de concentracidn dana la calidad de la conexidn. El yo encarnado tiene su propio

rol que jugar, su propio trabajo que hacer. La guia apoya ese trabajo; no lo reemplaza.



Una Practica para la Conexion

Ofrecemos aqui una préctica simple para aquellos que desean fortalecer su conexidn con la guia
interior. Este no es el unico camino, pero es un camino que ha servido bien a muchos

buscadores.

Encuentra un momento de quietud, preferiblemente el mismo momento cada dia. Siéntate
comodamente. Cierra los ojos y permite que tu respiracion se ralentice y profundice
naturalmente. No fuerces nada. Simplemente nota que estds respirando, y deja que cada

respiracion te lleve un poco mds profundo hacia la quietud.

Cuando la quietud se haya establecido—cuando el ruido del dia se haya aquietado y te sientas
presente de una manera diferente—dirige tu atencidén hacia adentro y hacia arriba. Imagina, si lo
deseas, una puerta alta en tu consciencia, mds alld de la cual mora una versién mds grande de ti
mismo. Este yo mds grande conoce todo lo que has vivido, todo lo que vivirds, todo lo que

podrias vivir. Espera, paciente y amoroso, tu acercamiento.

Ofrece tu invitacién. Podrias decir interiormente: Me abro a la guia. Pido ayuda para ver mds
claramente, para amar mds plenamente, para servir mds efectivamente. Doy la bienvenida a
cualquier sabiduria que sirva a mi crecimiento y al crecimiento de todos. Luego espera en

silencio. No te esfuerces por recibir nada. Simplemente permanece abierto, receptivo, dispuesto.

Lo que venga puede ser sutil—un cambio en el sentimiento, una sensacion de paz, una
imagen o idea fugaz. O nada perceptible puede venir durante la meditacién misma. La guia a
menudo llega después: en suefos esa noche, en insights que surgen durante el dia, en
circunstancias que parecen responder preguntas que habias estado sosteniendo. Confia en el
proceso. El preguntar mismo comienza la respuesta, aun cuando la respuesta no sea

inmediatamente aparente.

Cierra la préctica con gratitud. Agradece a tu yo superior y a cualquier guia presente por su
atencidn, ya sea que los hayas percibido o no. Regresa gradualmente a la consciencia ordinaria,

llevando contigo la quietud que has cultivado.



La Busqueda Es la Clave

No estds solo. Esta verdad merece repetirse hasta que penetre mds alld de la comprensién
intelectual hacia la realidad sentida. Sin importar cudn aislado te sientas, sin importar cudn
confundido o perdido, la ayuda te rodea. Tu propio yo superior espera con paciencia infinita a
que te vuelvas hacia él. Guias y maestros estdn listos para asistir. El Creador mismo mora en el

centro de tu ser, mds cercano que la respiracion, mas préximo que el latido del corazdn.

Lo que abre la puerta a esta asistencia no es la perfeccidn sino la busqueda. No el logro sino
el deseo sincero. El buscador que se vuelve de la desesperacién hacia la esperanza, que alcanza
con confianza de que la ayuda existe, que pregunta con humildad y apertura—este buscador
encuentra respuesta. La calidad de tu busqueda importa mds que la calidad de tu logro. El viaje

importa mds que el destino, porque el viaje es donde ocurre el trabajo.

Hemos hablado de la guia y las fuentes de las que fluye. Pero la guia opera dentro de ciertos
limites—los sagrados limites del libre albedrio que aseguran que las elecciones de cada entidad
permanezcan verdaderamente suyas. Estos limites no son limitaciones sino regalos, preservando
las condiciones mismas que hacen posible el crecimiento. Nos volvemos ahora hacia este

principio fundamental: la Ley de Confusidn, y el libre albedrio que protege.



Notas

1 Catalizador: Cualquier experiencia que ofrece oportunidad para aprendizaje y crecimiento. Incluye experiencias
tanto "positivas" como "negativas". Sufrimiento, alegria, desafios, relaciones—todos pueden ser catalizadores. Lo que

importa es cdmo respondemos: si usamos la experiencia conscientemente para evolucionar.

2 Yo Superior: El yo en un punto del futuro que ha logrado suficiente evolucién para funcionar como gufa del yo
encarnado. En sexta densidad, la entidad se fusiona con su yo superior, completando un circuito de conciencia a
través del tiempo. Antes del velo, el yo superior estaba abiertamente junto a la entidad encarnada. Después del velo,

debe esperar ser invitado.

3 Libre Albedrio: La Primera Distorsién del Infinito. La capacidad fundamental de elegir, enfocar, crear. Sin €, ni la
creacion ni la experiencia podrian existir. El principio que permite la exploracidn infinita de posibilidades.

* Sexta Densidad: La densidad de la unidad, donde las lecciones del amor (cuarta densidad) y la sabidurfa (quinta
densidad) se equilibran e integran. A mediados de la sexta densidad, la entidad crea su Yo Superior para servir como
gufa a sus yoes anteriores a través de todas las encarnaciones. El camino negativo no puede completar esta densidad.
En algun momento, la entidad debe aceptar la unidad o cesar de evolucionar, cambiando de polaridad para continuar.

> Totalidad del Complejo Mente/Cuerpo/Espiritu: La suma de todas las experiencias y desarrollos posibles de una
entidad a través de todas las lineas temporales y vértices de probabilidad. Existe en una dimensién donde el tiempo
no tiene dominio—una coleccidn nebulosa de todo lo que puedes llegar a ser. Sirve como recurso para el Yo Superior,

que traduce este potencial infinito en guia apropiada para el yo encarnado.

© Meditacién: La préctica de aquietar la mente para acceder a estados més profundos de consciencia. La llave que
abre el canal entre la consciencia ordinaria y la gufa superior. No se trata primariamente de alcanzar estados
especiales, sino de crear silencio donde las senales mds sutiles se vuelven perceptibles. La prdctica diaria, persistente

y paciente es esencial. La disciplina debe convertirse en parte del ritmo de vida en lugar de un esfuerzo ocasional.

10



