El Uno

CAPITULO DOS

El Creador y la Creacion

La Naturaleza del Creador

¢Qué es aquello de lo cual surge toda existencia? ;Cudl es la primera fuente, el origen sin origen,

el fundamento que no tiene fundamento?

El Creador debe entenderse como poseedor de dos naturalezas. La primera es el Infinito no
potenciado: inteligencia pura en un estado de reposo absoluto, sin movimiento, sin forma, sin
ninguna distincion. Esto es todo lo que existe en su estado mads primordial. No es una cosa entre

otras cosas; es la totalidad misma anterior a toda diferenciacidn.

La segunda naturaleza emerge cuando el Libre Albedrio potencia este Infinito. En ese
momento—si podemos usar la palabra "momento" para algo que trasciende el tiempo—el
Infinito pasivo se convierte en Infinito activo, Infinito Inteligente con voluntad y capacidad de
enfocar. Esta potenciacién no viene del exterior, pues no hay "exterior" del Infinito. Es el

Infinito mismo eligiendo conocerse.

Esta paradoja es fundamental: el Creador que contiene todo elige la experiencia de ser
contenido. Aquel que es eternamente completo elige la experiencia del viaje hacia la
completitud. Aquel que ya es todo elige olvidar que lo es todo para tener la experiencia de

recordarlo.



La Conciencia: El Sustrato de Todo lo que Existe

Si preguntamos cudl es la sustancia fundamental del universo, la respuesta no es materia ni
energia en el sentido que la ciencia fisica usa estos términos. La sustancia fundamental es la

conciencia.

Toda la creacién es, en su esencia mds profunda, conciencia manifestindose en formas y
densidades infinitas. Desde el dtomo mds pequefio hasta la galaxia mds vasta, desde la roca
aparentemente inerte hasta el ser humano reflexionando sobre su propia existencia, todo es

conciencia en diferentes estados de concentracion y despertar.

Esto no es una metdfora. Cuando decimos que una roca tiene conciencia, no queremos decir
que piense o sienta como lo hace un ser humano. Queremos decir que su existencia misma es
una forma de conciencia—la conciencia simple de ser, sin reflexién, sin movimiento dirigido,

pero conciencia al fin. La roca es el Creador experimentdndose como roca.

Las tradiciones antiguas intuyeron esta verdad. La Red de Indra en el budismo describe una
malla infinita donde cada nodo es una joya que refleja todas las demds joyas. El Kybalion
ensefa que el universo es mental, que todo existe dentro de la mente del Todo. Estas no son
aproximaciones poéticas a una verdad cientifica posterior; son percepciones directas de la

naturaleza fundamental de la realidad .



Las Tres Distorsiones Primarias

Para entender cdmo la creacion surge del Infinito indiferenciado, debemos entender las tres
distorsiones primarias. Usamos la palabra "distorsién" no en el sentido de error o degradacion,

sino en el sentido de enfoque, particularizacion, modificacidn creativa del Uno original.

La Primera Distorsion es el Libre Albedrio. El Infinito Inteligente, en la libertad de su
propia conciencia, discernidé un concepto. Este concepto fue la Finitud. Aqui encontramos la
primera y primordial paradoja: el Infinito concibiendo lo finito, lo ilimitado eligiendo limites, la

unidad perfecta generando la posibilidad de multiplicidad.

¢Por qué elegiria el Infinito limitarse? Porque sin la Finitud no puede haber experiencia. El
Infinito indiferenciado es todo, pero precisamente porque es todo, no puede experimentar nada
en particular. Para conocerse—no solo ser s{ mismo, sino conocerse—el Creador requirié la

71

posibilidad de perspectiva, de punto de vista, de un "aqui" que pudiera contemplar un "all{".

La Segunda Distorsién es el Amor, también llamado Logos o Principio Creativo. Si el Libre
Albedrio es la capacidad de elegir, el Amor es lo que elige. Es el enfoque, el método, el tipo de
energia de orden supremo que hace que la energia inteligente se forme a partir del potencial

infinito.

El Amor, en este contexto cosmoldgico, no es primariamente una emocidn. Es la fuerza
cohesiva del universo, el principio de atraccién y organizacion que permite que las formas
existan. Es el Logos que diversas tradiciones han reconocido: la Palabra del Evangelio de Juan

que estaba en el principio y por la cual todas las cosas fueron hechas .

La Tercera Distorsién es la Luz. Si el Amor es el arquitecto, la Luz es el material de
construccion. Es la distorsion vibratoria del Infinito que sirve como bloque fundamental de todo

lo que llamamos materia.



El Proceso Creativo: De la Vibracion a la Forma

¢Como surge el mundo de las formas de estas distorsiones primarias? El proceso puede
entenderse como un movimiento desde la vibraciéon pura hacia condensaciones cada vez mds

estables de esa vibracidn.

El Amor, actuando sobre el potencial del Libre Albedrio, crea a través de la vibracidn. Esta
vibracién pura produce lo que conocemos como el foton—Ia unidad mds bdsica de luz. El fotén
es el ser manifestado mds simple; es luz pura, inteligente, energética. Todo en el universo fisico

es, en ultima instancia, fotones en diferentes estados de vibracién y rotacion.

A través de vibraciones y rotaciones adicionales, el foton se condensa en particulas que
componen las diversas densidades. Lo que experimentamos como materia sélida es luz que ha
sido desacelerada y estabilizada en patrones coherentes. La solidez aparente de una roca es una
ilusion de los sentidos; a nivel fundamental, es principalmente espacio vacio atravesado por

patrones de energia vibrante .

Esta comprension disuelve la antigua division entre espiritu y materia. No hay dos sustancias
fundamentalmente diferentes—una espiritual y otra material—sino una sola sustancia—

conciencia/luz/energia—manifestdndose en diferentes grados de densidad.



El Libre Albedrio como Ley Fundamental

De todas las distorsiones, el Libre Albedrio merece atencidn especial porque hace posible todo

lo demds, incluyendo el tipo de experiencia intensa y variada que caracteriza nuestra existencia.

Existen, en la vastedad de la creacidn, Logos que eligieron crear sin extender el Libre
Albedrio a sus criaturas. En estas creaciones, las entidades progresan a través de las densidades
de manera predeterminada, sin la posibilidad de verdadera eleccidn, sin el riesgo de error pero
también sin la posibilidad de creatividad genuina. El resultado es una evolucidén

extraordinariamente lenta, mondtona.

Aquellos Logos que han incorporado el Libre Albedrio como principio fundamental han
dado al Creador una calidad y variedad de experiencia de S{ Mismo que los Logos sin Libre
Albedrio no pueden ofrecer. Esta es la razon por la cual el Libre Albedrio, una vez descubierto
como posibilidad, fue adoptado por la mayoria de los Logos posteriores: produce una

experiencia mds vivida, mds variada, mds intensa del Creador por el Creador.

El respeto por el Libre Albedrio es tan fundamental que constituye lo que llamamos la Ley de
Confusién”. Esta ley establece que ninguna entidad, sin importar cudn evolucionada esté, puede
infringir el libre albedrio de otra sin consecuencias para su propia polaridad. Aquellos que
desean servir a otros no pueden simplemente imponer su ayuda o su verdad; deben esperar a ser
invitados, deben respetar el derecho de cada entidad a encontrar su propio camino, incluso si

ese camino incluye sufrimiento y error.



Cada Entidad como Co-Creador

Una de las comprensiones mds transformadoras es esta: cada entidad consciente es un co-

Creador. No en un sentido metafdrico o aspiracional, sino literal y actualmente.

La jerarquia de la creacidn puede describirse en términos de Logos y sub-Logos. El Logos
original—a veces llamado el Gran Sol Central—es el co-Creador de toda la octava de experiencia
que habitamos. Este Logos se individualiza en Logos galdcticos, cada uno responsable de una
galaxia. Los Logos galdcticos se subdividen en sub-Logos solares—los soles de cada sistema—y

estos a su vez en sub-sub-Logos planetarios.

Pero la cadena no termina ahi. Cada ser humano—cada Complejo Mente/Cuerpo/Espiritu
suficientemente despierto—es también un Logos, técnicamente un sub-sub-sub-Logos. Esto
significa que posees, en tu esencia, el mismo poder creativo que genera galaxias, aunque

operando a una escala y grado de conciencia diferentes.

Esto no es arrogancia sino responsabilidad. Si cada pensamiento, cada eleccidn, cada accién
es un acto de co-creacion, entonces nada de lo que hacemos es trivial. Cada momento es una

oportunidad para participar conscientemente en el despliegue del universo.



El Proposito de la Creacion

¢Por qué hay algo en lugar de nada? ;Cudl es el propdsito de este vasto despliegue de galaxias,

densidades, entidades, experiencias?

El propdsito es el auto-conocimiento del Creador. El Infinito Inteligente busca conocerse a
S{ Mismo, y para esto ha generado infinitos puntos de perspectiva desde los cuales
experimentarse. Cada entidad consciente es un érgano de percepcion del Infinito, una manera

Unica e irremplazable en que el Todo se experimenta como parte.

El resultado de estos experimentos cosmicos ha sido una experiencia mds vivida, mds
variada, mds intensa del Creador por el Creador. Cada eleccion que haces, cada
alegria y cada sufrimiento, cada momento de confusion y cada destello de

comprension, enriquece al Infinito.

No eres un espectador de la creacidn; eres un participante activo en el proceso por el cual el

universo se conoce a s{ mismo.

Esto da significado a toda experiencia, incluso aquella que parece negativa o dolorosa. El
sufrimiento no es un error césmico ni un castigo; es una forma de experiencia que el Creador, a
través de ti, estd teniendo. Esto no significa que debas buscar el sufrimiento ni resignarte a él
pasivamente. Significa que incluso en medio del dolor mds intenso, algo de valor estd

ocurriendo: el Infinito estd expandiendo su auto-conocimiento.



El Misterio Permanece

Hemos mapeado al Creador y la creacidn: las dos naturalezas del Infinito, las tres distorsiones
primarias, la jerarquia de Logos, el propdsito del auto-conocimiento. Sin embargo, seria un error

confundir el mapa con el territorio.

Todo comienza y termina en misterio.

Por mucho que entendamos sobre la estructura y propdsito de la creacidn, el Creador mismo
permanece, en ultima instancia, mds alld de toda comprensién. El Infinito no puede contenerse
en ninguna mente finita, ni siquiera en una mente que ha evolucionado a través de todas las
densidades. Siempre habrd mds, siempre habrd profundidad inexplorada, siempre habrd

misterio.

Los grandes maestros de todas las tradiciones han reconocido esto. El Tao que puede
nombrarse no es el Tao eterno. De lo que no se puede hablar, hay que callar. La nube del no-
saber. La docta ignorancia. Todos estos conceptos apuntan a la misma realidad: hay un punto
donde el intelecto debe inclinarse ante algo que lo trasciende, donde las palabras deben ceder al

silencio, donde el conocimiento debe transformarse en asombro.

Que esta comprensidn no sea causa de frustracidn sino de humildad gozosa. El misterio no
es un obstdculo sino una invitacién. No es un muro que bloquea nuestro progreso sino un
horizonte que siempre retrocede, llamdndonos siempre mads lejos, siempre mds profundo, en el

viaje eterno del Creador conociéndose a S{ Mismo a través de nosotros.



Notas

1 Red de Indra: Metdfora budista e hindd que describe el universo como una red infinita con una joya en cada nodo.
Cada joya refleja todas las demds, ilustrando cdmo cada parte del cosmos contiene y refleja la totalidad. Es un

paralelo antiguo del principio hologréfico moderno.

2 El Kybalion: Texto de 1908 que presenta siete principios herméticos atribuidos a Hermes Trismegisto: Mentalismo
(todo es mente), Correspondencia (como es arriba es abajo), Vibracién, Polaridad, Ritmo, Causa y Efecto, y Género.

Resume ensefianzas de la antigua tradicién hermética.

3 Ley de Confusién: El principio de que el libre albedrio de cada ser debe ser absolutamente respetado. Por esto los
seres mads evolucionados no pueden simplemente "rescatarnos” ni darnos todas las respuestas—hacerlo violaria
nuestro derecho a aprender por nosotros mismos. La "confusidén" (no saber todas las respuestas) es necesaria para la

eleccién genuina.

* Complejo Mente/Cuerpo/Espiritu: El término técnico para un ser consciente como un humano. "Complejo" porque
somos una integracién de tres aspectos: Mente — pensamiento, voluntad / Cuerpo — vehiculo fisico / Espiritu —

conexion al Infinito El espiritu se activa plenamente en tercera densidad con la autoconciencia.



