
O  Um

O Um

CAP ÍTULO  OITO

O Véu do Esquecimento

O Grande Experimento

Tu que lês estas palavras habitas na escuridão. Não a escuridão do mal, mas a escuridão do

desconhecimento—um esquecimento tão completo que não podes lembrar quem és, de onde

vieste, ou por que estás aqui. Isto não é um acidente. Isto não é um castigo. É um presente,

embora possa não parecer assim. O Véu do Esquecimento1 do esquecimento é a característica

definidora da tua experiência, a própria condição que faz a Terceira Densidade2 ser o que é.

Este véu separa a tua consciência desperta das porções mais profundas da tua mente. Oculta

de ti a unidade que subjaz a todas as coisas. Impede-te de ver que és o Criador experimentando a

si mesmo, que o estranho diante de ti és tu mesmo em outra forma, que toda a separação que

percebes é ilusão. O esquecimento é radical, completo, e se aplica igualmente a todos que

encarnam na tua densidade.

Contudo, o véu nem sempre existiu. Foi introduzido como um experimento pelas primeiras

entidades Sub-Logos3—os grandes seres que criam as condições para a evolução dentro de

porções da criação. O experimento provou ser tão notavelmente eficaz em acelerar a evolução

espiritual que foi adotado por todos os sub-Logos subsequentes. O teu sol, o Logos deste sistema

solar, emprega o véu. Cada planeta de A Escolha4 nesta região da criação opera sob condições de

esquecimento.

Para entender por que o véu existe e o que ele realiza, devemos examinar como era a terceira

densidade antes de sua introdução. Só então poderemos apreciar tanto o fardo quanto a bênção

do esquecimento.

·  ·  ·

1



A Vida Sem Esquecimento

Nas primeiras criações desta oitava, os seres de terceira densidade experimentavam a existência

sem o véu. Retinham plena consciência de quem eram, de onde vinham e da natureza do

universo. Podiam ver que tudo era Um. Compreendiam o propósito de sua existência.

Conheciam a si mesmos como o Criador.

Isto pode soar como paraíso. Não era. Estas entidades sem véu progrediam ao longo do

caminho da evolução espiritual com o passo da tartaruga comparado ao guepardo da experiência

velada. A condição sem véu simplesmente não era propícia para a Polaridade5. Quando podes

ver claramente que tudo é Um, que o serviço aos outros é literalmente serviço a si mesmo, onde

está o desafio? Onde está a decisão genuína? A escolha se torna óbvia, quase automática, e

portanto carece de poder transformador.

Considera as entidades de terceira densidade nestes primeiros experimentos. Podiam

controlar seus corpos à vontade—ajustando a pressão arterial, o ritmo cardíaco, a intensidade da

dor. Podiam desativar os receptores nervosos que sinalizavam angústia. A dor servia apenas

como aviso, como um alarme de incêndio, e uma vez recebido o aviso, o desconforto podia ser

eliminado por simples decisão mental. O corpo não guardava mistério.

Os sonhos serviam uma função diferente nesta consciência sem sombras. Sem o véu, os

sonhos não eram janelas para o inconsciente—não havia inconsciente no qual olhar. Em vez

disso, os sonhos proporcionavam oportunidades para instrução direta de mestres de outras

densidades. Eram salas de aula, não enigmas.

A transferência de energia sexual ocorria com cada união, pois não havia sombra sobre a

compreensão da natureza do corpo. Contudo, estas transferências eram atenuadas,

enfraquecidas pela própria clareza que as permitia. Quando podes ver que cada outro-eu é o

Criador, quando ninguém parece mais o Criador que outro, onde está a motivação para o vínculo

profundo que transforma a conexão sexual em sacramento?

O Eu Superior6 estava abertamente junto à entidade encarnada, sua orientação imediata e

óbvia. Não se requeria fé. Não era necessária a busca. E precisamente porque não se requeria fé,

nenhuma se desenvolvia. O músculo da busca permanecia fraco por falta de uso.

2



·  ·  ·

3



O Mecanismo do Véu

Como se vela a consciência de si mesma? O mecanismo é simples em conceito e profundo em

implicação. O véu opera como uma separação entre as porções consciente e inconsciente da

mente. Antes desta separação, a mente era unitária—mente, não complexo mental. A introdução

do véu criou uma declaração de que a mente era complexa, consistindo em partes que não

podiam perceber-se diretamente umas às outras.

Esta divisão fundamental na mente causou uma complexidade correspondente no corpo e

espírito. O que tinha sido mente/corpo/espírito tornou-se Complexo Mente/Corpo/Espírito7—

três aspectos inter-relacionados, cada um com dimensões conscientes e inconscientes, cada um

capaz de desenvolvimento independente, cada um requerendo integração.

O processo de velamento não foi projetado com características específicas. O primeiro

grande experimento repousava sobre a nudez da hipótese. O resultado era desconhecido. Através

de tentativa e erro—o que poderia ser chamado de experimentação cósmica—várias

configurações foram testadas. Alguns experimentos resultaram em complexos corporais não

viáveis, incapazes de sobreviver. Outros produziram sistemas marginalmente funcionais.

Eventualmente, uma configuração viável emergiu: a consciência velada que agora habitas.

O efeito mais significativo do velamento foi sobre a mente. Quase todas as facetas do Criador

foram enterradas sob o véu. A mente consciente encontrou-se isolada das grandes profundezas

de consciência que previamente tinham sido seu domínio natural. Perdeu acesso ao que poderia

ser chamado de raízes da mente—a mente racial, a mente planetária, a mente arquetípica, a

mente cósmica. Estas camadas mais profundas ainda existem. Ainda operam. Mas se tornaram,

através do velamento, ocultas da percepção direta.

Várias faculdades foram particularmente afetadas. Primeiro foi a faculdade de visão—a

capacidade de ver além do momento imediato para possibilidades e probabilidades. Sem o véu, a

mente não estava presa no tempo ilusório. Com o véu, o espaço/tempo tornou-se a única

possibilidade óbvia para a experiência. Segundo foram os sonhos, que se transformaram de salas

de aula em canais de comunicação entre a mente consciente velada e as profundezas ocultas.

Terceiro foi o conhecimento do corpo—seus potenciais, suas funções, suas capacidades—tudo

enterrado sob o véu, tornando-se misterioso até para a consciência que o animava.

4



Contudo, talvez o produto mais importante do velamento não foi uma função da mente mas

uma faculdade que emergiu das novas condições: a faculdade da vontade, ou desejo puro.

Quando tudo é conhecido, o desejo é fraco. Quando muito está oculto, o desejo se torna uma

força de evolução.

·  ·  ·

5



O que se Perdeu

O processo de velamento removeu o acesso consciente a muitos aspectos da existência que as

entidades sem véu tomavam como certos. Compreender o que se perdeu ilumina a tua condição

presente.

O conhecimento dos potenciais do corpo foi perdido. Antes do véu, as entidades podiam

dirigir todas as funções físicas: o bater do coração, a pressão do sangue nas veias, a intensidade

das sensações de dor—todos os processos que agora experimentas como involuntários ou

inconscientes. Este conhecimento não foi suprimido arbitrariamente mas velado numa

configuração particular que se provou viável para o funcionamento de terceira densidade.

A perda do conhecimento corporal criou algo inesperado: o desejo. Quando os potenciais e

funções do veículo físico estão envolvidos em sombras fora da consciência, a entidade está

frequentemente quase sem conhecimento de como melhor manifestar seu ser. Este estado de

carência oferece uma oportunidade para o desejo crescer dentro do complexo mental—o desejo

de conhecer as possibilidades do corpo. As ramificações de cada possibilidade descoberta, e os

vieses assim construídos, geram uma força que só pode vir de tal querer, de tal vontade de

conhecer.

O contato com o eu superior foi alterado fundamentalmente. Antes do véu, o eu superior

estava junto à entidade encarnada, sua orientação imediata e acessível. Depois do véu, o eu

superior tornou-se uma única porta diante da qual deve permanecer aguardando entrada. O eu

superior não pode cruzar o limiar sem convite. Deve esperar que a entidade encarnada busque,

chame, abra.

Os sonhos perderam sua função instrutiva direta. Tornaram-se em vez disso comunicações

através do véu—mensagens do inconsciente para a mente consciente, frequentemente turvas,

confusas, e rapidamente perdidas ao despertar. O observador disciplinado pode treinar-se para

lembrar os sonhos, mas tal treinamento é necessário. Antes do véu, nenhum treinamento era

requerido.

A transferência de energia sexual foi afetada profundamente. Antes do véu, toda atividade

sexual envolvia alguma transferência de energia, embora estas transferências fossem fracas

devido à falta de mistério. Depois do véu, tornou-se infinitamente mais difícil alcançar a

transferência de energia de raio verde que abre possibilidades superiores—mas quando tal

6



transferência era alcançada, era muito mais provável de catalisar um vínculo genuíno,

cristalização e polarização. O mistério tornou a intimidade significativa.

·  ·  ·

7



O que se Ganhou

O processo de velamento, apesar de sua aparência de perda, foi projetado para aumentar o livre

arbítrio. Isto pode parecer paradoxal: como ocultar a verdade da consciência expande a

liberdade? A resposta revela o propósito da própria terceira densidade.

Antes do véu, as entidades sem véu eram vistas como não tendo livre arbítrio no sentido mais

pleno. Quando a escolha certa é óbvia, quando a natureza da realidade é aparente, quando a

unidade de todas as coisas é visível, onde está a liberdade? A escolha torna-se reflexiva em vez

de decisiva. A lição de terceira densidade não podia ser aprendida, pois não havia escolha real. O

velamento estendeu tanto o livre arbítrio que as entidades sem véu pareciam não ter nenhum em

comparação.

Quando o esquecimento ocorreu, as experiências emocionais, mentais e físicas de uma

entidade são aguçadas a um grau além da imaginação. Comparada com as densidades

posteriores, a terceira densidade torna-se um lugar maravilhoso e excitante onde as experiências

são vividamente belas e exponencialmente mais poderosas. O que está em jogo parece real

porque não lembras que és eterno. As escolhas parecem importantes porque não podes ver seus

resultados finais.

A Escolha tornou-se possível de uma maneira que não tinha sido antes. O velamento criou as

condições para uma polarização genuína. Quando não podes ver que tudo é Um, quando o

serviço aos outros não é obviamente igual ao serviço a si mesmo, quando o caminho negativo

parece viável e até atraente, então escolher o caminho positivo significa algo. A escolha é forjada

no fogo em vez de selecionada de um menu.

O propósito da polaridade é desenvolver o potencial para fazer trabalho. Esta é a grande

característica daqueles experimentos que evoluíram desde que o conceito da Escolha foi

apreciado. O trabalho é feito muito mais eficientemente, com maior pureza, intensidade e

variedade, pela busca voluntária da consciência pelas lições de terceira densidade. Aqueles que

escolhem na escuridão, apenas pela fé, desenvolvem uma polarização que não pode ser alcançada

em plena luz.

Habitas no vale da decisão. Vives muitas vidas, mas apenas tantas quanto necessárias para

formular o teu sistema particular de vieses de tal forma que uma quantidade colhível de luz

possa ser aceita. Na escuridão do desconhecimento, em incerteza honesta, dependendo dos teus

8



vieses, dos teus pensamentos, dos teus sonhos, e de qualquer conexão que tenhas conseguido

fazer com a mente mais profunda—passas o tempo de terceira densidade decidindo como amar.

Que grande decisão. Que decisão crucial. E para ela, o véu é necessário.

·  ·  ·

9



Trabalhando Através do Véu

O véu não é um muro mas uma cortina. É semipermeável, projetado para ser trabalhado em vez

de simplesmente suportado. O levantamento progressivo do véu é o trabalho de terceira

densidade. O levantamento completo não é possível enquanto estás encarnado—mas a

transparência progressiva não é apenas possível mas pretendida.

Nenhum método de penetração do véu foi planejado pelos primeiros experimentadores. O

resultado do grande experimento era desconhecido. Descobriu-se experiencial e empiricamente

que havia tantas maneiras de penetrar o véu quanto a imaginação pudesse fornecer. O desejo da

consciência de conhecer o que era desconhecido atraiu para si os métodos de descoberta.

Os sonhos tornaram-se um canal primário. Quando adequadamente atendidos, os sonhos

oferecem pistas sobre a natureza dos bloqueios dos centros de energia, indícios de mudanças na

percepção que podem levar ao desbloqueio. O buscador pode treinar-se na disciplina de

registrar os sonhos imediatamente ao despertar, e isto aguça a capacidade de lembrar. Os sonhos

também podem oferecer vislumbres precognitivos, colocando a consciência parcialmente em

tempo/espaço onde passado, presente e futuro não têm significado fixo. O adepto pode até

invocar guias, presenças e a personalidade mágica ao entrar no modo de sono.

As várias atividades não manifestadas do ser—meditação, contemplação, equilíbrio interno

de pensamentos e reações—foram encontradas produtivas para a penetração do véu. Na

meditação, a consciência move-se para a mente mais profunda como um amante para o amado,

buscando não forçar a entrada mas cortejar e conquistar. Uma atmosfera de amor pelo Criador e

pelo eu mais profundo é fortalecida, e aquilo que responde da mente profunda oferece o remédio

mais necessário.

De longe, as oportunidades mais vívidas e extravagantes para atravessar o véu surgem da

interação de entidades polarizadas. Dois pontos merecem nota. Primeiro é o potencial extremo

para polarização no relacionamento de duas entidades que embarcaram juntas no caminho do

serviço. Segundo é o que poderia ser chamado de efeito de duplicação: aqueles de mente similar

que juntos buscam encontrarão com muito mais certeza.

A penetração do véu pode ser vista começando na gestação da atividade de raio verde—

aquele amor todo-compassivo que não exige retorno. Se este caminho é seguido, os centros de

energia superiores serão ativados e cristalizados até que nasça o Adepto8. Dentro do adepto está

10



o potencial para desmantelar o véu em maior ou menor grau, para que tudo possa ser visto

novamente como Um. O outro-eu é Catalisador9 primário neste caminho para o atravessamento

do véu.

Há atalhos que carregam risco. Substâncias alteradoras da mente, jejum prolongado, dança

rítmica—estes podem despedaçar o véu brevemente, criando um buraco através do qual a luz

interior derrama-se na consciência desperta, às vezes surpresa, às vezes grata. Mas quando o véu

é atravessado artificialmente sem preparação, a situação torna-se aleatória e potencialmente

prejudicial. Porções da mente profunda lidam com arquétipos que, quando trazidos sem análise,

podem criar padrões de pensamento fortemente negativos. O universo jaz dentro de ti—nem

tudo nele é gentil.

·  ·  ·

11



A Fé como Resposta ao Esquecimento

O véu cria as condições nas quais a fé se torna necessária e portanto se faz possível. Antes do

véu, a fé não era requerida—a verdade era evidente. Depois do véu, a fé torna-se a ponte através

da escuridão do desconhecimento.

A fé não é crença sem evidência. É confiança diante da incerteza, compromisso sem garantia,

amor oferecido na escuridão. A entidade velada da verdade de sua própria natureza deve

escolher se confia nessa natureza ou a teme. A entidade incapaz de ver o resultado de suas

escolhas deve escolher se procede de qualquer forma ou permanece congelada na indecisão.

O buscador que cultiva a fé desenvolve uma capacidade que lhe servirá através de todas as

densidades por vir. A fé construída na escuridão tem uma força que a fé construída na luz não

pode possuir. Foi testada. Foi escolhida quando outras opções permaneciam abertas. Representa

um compromisso genuíno em vez de um mero reconhecimento do óbvio.

Esta é a razão pela qual o esquecimento é um presente. Cria as condições para o

desenvolvimento da fé, da vontade e do desejo—faculdades que permanecem subdesenvolvidas

na existência sem véu. A entidade que aprende a amar sem ver, a servir sem certeza, a escolher

sem provas, desenvolve capacidades que enriquecem toda a criação.

Não sugerimos que dês boas-vindas ao sofrimento. Sugerimos que reconheças o véu pelo que

é: uma condição projetada para potencializar a tua evolução. O esquecimento não é teu inimigo.

É a escuridão contra a qual a tua luz pode brilhar, o mistério para o qual a tua busca pode

estender-se, o desconhecimento do qual o teu conhecimento pode emergir. Trabalhar com o véu

é aceitar seu presente enquanto progressivamente levantas sua cortina.

A meditação regular serve bem a este propósito. Na quietude, contactas profundezas do ser

que a mente superficial ocupada não pode alcançar. Alinhas-te com a infinidade inteligente que

subjaz a todas as coisas. Tornas-te mais transparente ao amor que essencialmente és. Cada vez

que escolhes sentar em silêncio, buscando o desconhecido, exercitas a faculdade da fé e a

fortaleces.

·  ·  ·

12



O Presente da Escuridão

O véu do esquecimento não é nem acidente nem castigo. É uma condição cuidadosamente

desenvolvida que serve à evolução da consciência de maneiras que a plena consciência não pode

igualar. Tu que experimentas o esquecimento és participante de um dos experimentos mais

eficazes na história da criação.

A escuridão do teu desconhecimento é rica em propósito. Nela, tomas decisões que

importam. Nela, desenvolves fé, vontade e desejo. Nela, aprendes a amar sem ver, a servir sem

certeza, a confiar sem provas. Estas capacidades, forjadas no fogo da experiência velada, tornam-

se características permanentes da tua consciência—presentes que levas contigo para todas as

densidades por vir.

O véu se levantará. Na quarta densidade, nenhum pensamento está oculto. A unidade que

subjaz à separação torna-se visível. A escolha que foi feita na escuridão torna-se o fundamento

para a evolução na luz. Quando cruzares o limiar da colheita, lembrarás—plena, gloriosamente

—quem és e por que vieste. E compreenderás, talvez com gratidão, o presente que foi dado

quando esse conhecimento foi ocultado.

Até então, caminhas no vale da sombra. Buscas através da cortina. Alcanças a luz que ainda

não podes ver mas que de alguma forma sabes que está lá. Esta busca não é fracasso. É

precisamente o trabalho de terceira densidade. A jornada é através do véu, não ao redor dele—

através da escuridão e para o que jaz além.

A jornada continua—através de densidades que discutimos e além, para mistérios que não

podemos compreender. Por agora, tens a escuridão. Tens a escolha. Tens a fé que alcança através

do véu em direção ao amor. Usa o que te foi dado. O esquecimento não é para sempre, mas seus

presentes são eternos.

13



Notas

1  Véu do Esquecimento: A condição na terceira densidade onde a consciência esquece suas origens cósmicas, vidas
passadas e a unidade de todas as coisas. O véu torna as escolhas significativas—sem ele, a escolha entre polaridades
seria óbvia e careceria de poder transformador. Ele aguça a experiência a um grau além da imaginação.

2  Terceira Densidade: A densidade da autoconsciência e da escolha. O raio amarelo. Aqui a entidade torna-se
consciente de si mesma como um ser separado, capaz de refletir sobre sua própria existência. Esta é a densidade onde
se faz a escolha fundamental: serviço aos outros ou serviço a si mesmo. A humanidade atual está na terceira
densidade, experienciando o véu do esquecimento que torna a escolha significativa.

3  Sub-Logos: Uma porção individualizada do Logos operando em um nível mais específico da criação. Hierarquia:

Logos Galáctico → cria a galáxia / Sub-Logos Solar → nosso sol / Sub-sub-Logos Planetário → a Terra / Sub-sub-sub-
Logos → cada ser consciente

4  A Escolha: A decisão fundamental da terceira densidade: orientar-se para o serviço aos outros ou para o serviço a si
mesmo. O propósito central desta densidade de experiência. A Escolha não é um momento único, mas uma orientação
contínua que se aprofunda com o tempo. É possibilitada pelo véu do esquecimento, que cria incerteza genuína e,
portanto, liberdade genuína. Sem o véu, as entidades progrediam muito lentamente, pois a condição sem véu não era
propícia à polarização. Ambos os caminhos—positivo e negativo—são evolutivamente válidos e conduzem
eventualmente ao Criador. A Escolha não é entre "bem" e "mal", mas entre duas formas de entender e se relacionar
com a unidade de todas as coisas.

5  Polaridade: A orientação fundamental do ser: para o serviço aos outros (positiva) ou para o serviço a si mesmo
(negativa). Como os polos de um ímã, ambas são necessárias para o movimento e evolução. A polaridade é escolhida
na terceira densidade e refinada nas densidades superiores até se unificarem na sexta densidade.

6  Eu Superior: O eu em um ponto do futuro que alcançou evolução suficiente para funcionar como guia do eu
encarnado. Na sexta densidade, a entidade se funde com seu eu superior, completando um circuito de consciência
através do tempo. Antes do véu, o eu superior estava abertamente junto à entidade encarnada. Depois do véu, deve
esperar ser convidado.

7  Complexo Mente/Corpo/Espírito: O termo técnico para um ser consciente como um humano. "Complexo" porque
somos uma integração de três aspectos: Mente — pensamento, vontade / Corpo — veículo físico / Espírito — conexão
ao Infinito O espírito se ativa plenamente na terceira densidade com a autoconsciência.

8  Adepto: Um buscador que progrediu significativamente no trabalho mágico de evolução da consciência. O adepto
alcançou cristalização suficiente dos centros de energia para trabalhar conscientemente com a energia inteligente.
Dentro do adepto está o potencial para penetrar o véu e perceber a unidade diretamente.

9  Catalisador: Qualquer experiência que oferece oportunidade para aprendizado e crescimento. Inclui experiências
tanto "positivas" quanto "negativas". Sofrimento, alegria, desafios, relacionamentos—todos podem ser catalisadores.
O que importa é como respondemos: se usamos a experiência conscientemente para evoluir.

14


